

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

اللَّهُ  
رَسُولُهُ  
مُحَمَّدٌ

أيها الأطفال هل فكرتم يوماً؟

# لنتعلم إسلامنا

هارون يحيى

## إلى القراء الكرام

إن المواضيع الإيمانية الموجودة في جميع كتب المؤلف مشرورة وموضحة في ضوء الآيات القرآنية. وهذه الكتب تدعو الناس جمِيعاً إلى فهم هذه الآيات والعيش وفقاً لتعاليمها. لقد تم شرح جميع المواضيع المتعلقة بآيات الله بحيث لا تبقى هناك أي شبهة أو تردد في ذهن القارئ. إن الأسلوب السلس والسهل والرصين المنبعث من القلب هو الذي يسَّر فهم هذه الكتب من قَبْل الجميع صغاراً وكباراً، ومن كل فئات المجتمع، بسهولة ودون أي صعوبة، وهو الذي جعل هذه الكتب كتباً لا تستطيع أن تتركها قبل إتمام قراءتها. وحتى الذين اتخذوا موقفاً معارضاً للدين يتأثرون بالحقائق المذكورة في هذه الكتب، ولا يستطيعون حضن صحة محتوياتها.

وكما يستطيع القراء قراءة هذا الكتاب والكتب الأخرى للمؤلف على انفراد، فهم يستطيعون قراءتها بشكل جماعي، أو مناقشتها فيما بينهم والتسامر حولها. إن قراءة هذه الكتب بشكل جماعي ونقل كل فرد رأيه وخبرته إلى الآخرين أمر مفيد جداً. علاوة على هذا، فإن المساهمة في تعريف هذه الكتب – التي لم تؤلَّف إلا لوجه الله تعالى ولم رضاته – ونشرها بين الناس تُعد خدمة إيمانية كبيرة، لأن الأدلة والبراهين التي يوردها المؤلف في هذه الكتب قوية جداً ومقنعة، لذا كان على كل من يريد خدمة هذا الدين تشويق الآخرين لقراءتها والاستفادة منها.

إننا نأمل أن يتسع وقت القارئ للاطلاع على استعراض الكتب الأخرى، الذي نقدمه في نهاية هذا الكتاب، ليكون على علم بوجود منابع ثرَّة ومصادر غنية من الكتب في المواضيع الإيمانية والسياسية، التي تعد قراءتها مفيدة وممتعة للغاية.

لا ترى في هذه الكتب ما تراه في بعض الكتب الأخرى من رؤى شخصية للمؤلف، ولا ترى شروحه وإيضاحات مستندة إلى مصادر مشبوهة، ولا أي نقص أو قصور في أسلوب الأدب والتوفير الواجب اتخاذه تجاه المفاهيم والمواضيع المقدَّسة، ولا ما يُجرِّ القارئ إلى الحيرة والتردد أو إلى اليأس والقنوط.

سوى عن عناٍ عاطفي لأنَّ السند العلمي قد تمَّ دحشه وإبطاله. ولا شك أن هذه الخصائص نابعة من قوة حكمة القرآن وحُججه الدامغة. والكاتب لا يسعى من وراء عمله هذا إلى نيل المديح والثناء إنما هدفه وغايته هداية الناس والسير بهم في طريق الإيمان، كما أنَّ ليس همه تحصيل أيَّ ربح أو مكسب مادي.

وعلى ضوء هذه الحقائق، فإنَّ الذين يساهمون في نشر هذه الكتب ويحثون الناس على قراءتها لتكون وسيلة لهدايتهم هم في الحقيقة يقدمون خدمة للدين لا تقدر بثمن.

وعلى هذا الأساس، فإنَّ العمل على نشر الكتب التي ثبتت التجربة أنها تشوّش الأذهان وتُدخل البخلة على الأفكار وتزيد من الشكوك والتردد ولا تملك تأثيراً قوياً وحاسماً في طرد الشبهات من القلوب، يُعتبر مضيعة للجهد والوقت. ومن الواضح أنَّ هذه المؤلفات لم تكن لتترك كلَّ هذا التأثير لو كانت ترتكز على بيان القوة الأدبية للكاتب أكثر من تركيزها على الهدف السامي المتمثل في هداية الناس. ومن لديه أدنى شك في ذلك فيمكنه أن يتحقق من أنَّ الغاية القصوى هي دحض الإلحاد ونشر أخلاق القرآن من خلال تأثير هذا الجهد وإخلاصه ونجاحه.

يتعين إدراك حقيقة مهمة، وهي أنَّ الظلم والفوضى السائدين اليوم في أنحاء الأرض وما يتعرض له المسلمون من أذى سببه تحكم الفكر الإلحادي في شؤون العالم. والطريق الذي يضمن الخلاص من هذا كله هو إلحاق الهزيمة بالفكر الإلحادي وبيان حقائق الإيمان واجلاء الأخلاق القرآنية بحيث يصبح الناس قادرين على التمسك بها. وبالنظر إلى حالة العالم وما يُراد له من مزيد جرَّه إلى الفساد والشروع والدمار فإنه من الضروري المُسارعة قدر المستطاع إلى القيام بما هو ضروري، وإلا فقد يُقضى الأمر ولا تُلائِم حين مناص. وخلال القرن الواحد والعشرين، وبإذن الله تعالى سوف تكون كليات هارون يحيى -من خلال نهوضها بهذه المهمة- الوسيلة للوصول إلى الناس إلى مراتب السكينة والسلام والصدق والعدل والجمال والسعادة التي أوضحتها لنا القرآن الكريم.



# حول المؤلف

يتكون الاسم المستعار للكاتب من "هارون" و "يحيى" في ذكرى موافقة النبيين اللذين جادلا ضد الكفر والإلحاد، بينما يظهر الخاتم النبوى على الغلاف رمزاً لارتباط المعاني التي تحتويها هذه الكتب بمضمون هذا الخاتم. ويشير هذا الخاتم النبوى إلى أن القرآن الكريم هو آخر الكتب السماوية، وأنَّ نبينا محمد صلى الله عليه وسلم هو خاتم النبيين. وقد اتَّخذ الكاتب لنفسه القرآن الكريم والسنَّة النبوية دليلاً ومرشدًا، وفي جميع المؤلفات أخذ العهد على نفسه بنفسه جميع الأسس التي تقوم عليها النظم الإلحادية وإبطال كل المزاعم التي تقوم عليها الحركات المناهضة للدين. ويعتبر هذا الخاتم الذي مهر به كتبه بمثابة إعلانٍ عن أهدافه هذه.

تدور جميع كتب المؤلف حول هدف رئيسي هو تبليغ نور القرآن ورسالته لجميع الناس، وحثّهم على الإيمان بوجود الله ووحدانيته واليوم الآخر، وعرض تهافت النظم الإلحادية وفضحها على الملأ.

تحضى كتب هارون يحيى بقبول واهتمام كبار في شتى أنحاء العالم؛ من الهند إلى أمريكا، ومن إنكلترا إلى أندونيسيا، ومن بولونيا إلى البوسنة، ومن إسبانيا إلى البرازيل، ومن ماليزيا إلى إيطاليا، ومن فرنسا إلى بلغاريا وروسيا.

ترجمت كتب المؤلف إلى العديد من اللغات الأجنبية، ومن بين تلك اللغات: الإنكليزية والفرنسية والألمانية والإيطالية والإسبانية والبرتغالية والأوردية والعربية والألبانية والروسية والبوسنية والإيغورية والأندونيسية والملاوية والبنغالية والصربية والبلغارية والصينية والسواحلية (لغة مستعملة في تنزانيا) ولغة الهوسه (لغة منتشرة في إفريقيا)، ولغة الدیولهی (لغة مستخدمة في موريش) والدانماركية والمجرية وغيرها من اللغات. و هناك إقبال كبير على قراءة هذه الكتب بهذه اللغات.

لقد أثبتت هذه المؤلفات جدارتها، ووُجِّدت تقدير كبيراً في كافة أنحاء العالم. وقد كانت سبباً في هداية كثير من الناس إلى طريق الإيمان وساهمت من جانب آخر في تقوية إيمان كثير من المؤمنين. وكل من يقرأ هذه الكتب ويتأمل فيها يلاحظ بوضوح الحكمة البالغة التي تكمن فيها والسهولة الموجودة بين ثنياً سطورها والصدق الذي يميز أسلوبها والعمق فيتناول القضية العلمية. وما يميز هذه المؤلفات أيضاً سرعة تأثيرها وضمان نتائجها وعدم القدرة على نقض ما فيها ودحضه. وكل من يقرأ هذه الكتب ويتأمل فيها بعمق لن يكون بإمكانه بعد ذلك الدفاع عن الفلسفات المادية والآراء الإلحادية والأفكار المُنحرفة الأخرى.

وإذا حدث وأن نافح منافح عن تلك النظريات بعد مطالعة هذه المؤلفات فلن يكون ذلك



أيها الأطفال هل فكرتم يوماً؟  
**لنتعلم إسلامنا**

**هارون يحيى**



|     |       |                                                                          |
|-----|-------|--------------------------------------------------------------------------|
| 10  | ..... | مقدمة                                                                    |
| 12  | ..... | خَلَقَنَا اللَّهُ جَمِيعًا                                               |
| 44  | ..... | اللَّهُ أَرْسَلَ الرَّسُولَ وَأَنْزَلَ الْكِتَبَ                         |
| 76  | ..... | مَعْجزَاتُ الْقُرْآنِ الْكَرِيمِ                                         |
| 84  | ..... | مَا هِي نَوْعِيَّةُ الشَّخْصِيَّةِ<br>الَّتِي يَرِيدُهَا اللَّهُ مَنَّا؟ |
| 98  | ..... | أَعْبُدُ اللَّهَ                                                         |
| 108 | ..... | مَاذَا تَعْنِي الْحَيَاةُ الْآخِرَةُ؟                                    |

# س رهف ل



أن تنتهي أيام الطفولة فإنه يمكنك أن تنمو فتصبح رجلاً شاباً أو امرأة شابة، ثم بعد ذلك قد تبلغ سنَّ جدوك. ويأتي بعد ذلك الوقت الذي تبدأ فيه الحياة في العالم الآخر.

وتذهب أنت إلى المدرسة لتُعد نفسك للمستقبل، حيث يجب أن يهتم كل إنسان بإعداد نفسه للمستقبل. ولكن كل المجهودات المبذولة للإعداد للمستقبل محدودة الفائدة بهذا العالم فقط، فماذا عن الأشياء التي تحتاجها لحياتك الأخرى؟ يجب عليك أن تُعد نفسك لحياة أخرى أيضاً، فهل فكرت في ذلك؟

وعندما تكبر سوف تحتاج لكسب سُبُل العيش، وهذا يعني أنه يجب عليك أن تكون لك مهنة. ولهذا فإنك تذهب إلى المدرسة. وبنفس المنطق، إن شئت أن تحيا حياة سعيدة في الآخرة، فإنه يجب عليك أداء بعض الأشياء. وأول هذه الأشياء أن تبدأ فوراً في معرفة الله سبحانه، وما الذي يريده منا.

سوف نتحدث في هذا الكتاب عن قدرة الله وقوته، الله تعالى الذي خلق أمك وأباك وأصدقاءك وكلَّ الناس الآخرين، وخلق الحيوانات والنباتات وجميع الكائنات الحية، وخلق الأرض والشمس والقمر والكون بأكمله. وسوف نتحدث عن قدرة الله وعلمه اللانهائي، وما الذي يرغب مَنَّا فَعَلَه، وما الذي يرغب منا الانتهاء عنه. ولا تنسَ؛ فهذه مسائلٌ غايةٌ في الأهمية، سوف تستفيد منها فائدةً عظيمة.



## مقدمة

أطفالنا الأعزاء، سوف نناقش في هذا الكتاب موضوعات مهمة يجب عليكم أن تفكروا فيها بعمق. عندما تدخلون المدرسة يبدأ مدرسوكم بتعليمكم الحروف الأبجدية، ثم بعدها تتعلمون الأرقام ودروس الرياضيات. ولكن هل فكرتم يوماً ما لماذا تذهبون إلى المدرسة وتتعلمون كل هذه الأشياء؟ أغلبكم سوف يجيب على هذا السؤال بأنَّ هذا ضروريٌ للاشتغال بمهنة محترمة حين نكبر. وهذا يعني أنكم متأكدون تقريباً أنكم سوف تكبرون يوماً ما. وفي الواقع قد يأتي اليوم الذي يبدأ فيه الأطفال حولكم في مناداتكم بألقاب مثل: عمتي، خالتى، عمى أو جدي، كما تُنادون أنتم عمّاتكم وخالاتكم وجدودكم حالياً، أي أنكم سوف تكبرون يوماً، إنْ قَدَرَ الله لكم ذلك.

ورغم هذا فإنكم لن تستمرووا في النقدم في السن إلى الأبد، فكل إنسان يكبر في السن تدريجياً، ولكنه حين يأتي الأجل فإنه يترك هذا العالم ويبداً حياةً جديدة في الآخرة. وكما يصدق هذا على الآخرين فإنه يصدق عليك أنت أيضاً. وبعد

لأنَّ الله وحده الذي يجعل مثل هذه الحوادث تصيب الإنسان، وهو وحده القادر على منعها أيضاً.

وكلمة "إن شاء الله" تعني: إذا أراد الله، وعليه، فإنه يجب علينا حين قولنا سوف نفعل شيئاً أو سنتمنع عن فعل شيء، أن نقول بعد ذلك: "إن شاء الله"، ذلك لأنَّ الله وحده هو الذي يعرف المستقبل وبالتالي يخلقه حسب رغبته، ولا يحدث شيء إلا حسب ما يرغبه الله.

وحين يقول أحدٌ منا على سبيل المثال: بالتأكيد سأذهب إلى المدرسة غداً، فإنه يرتكب خطأً بذلك، لأنه لا يعرف ما الذي يريد الله منه أن يفعله في المستقبل. وربما أصابه المرض وعجز عن الذهاب إلى المدرسة، أو ربما حدث اضطرابات أو ظروف جوية صعبة فتوقفت الدراسة في المدارس.

لهذا السبب نقول "إن شاء الله" حين نعتبر عمما ننوي عمله في المستقبل، وبالتالي نُقرُّ بأنَّ الله يعرف كل شيء، وأنَّ كلَّ شيء يحدث بإرادته، ولا يمكننا أن نعرف شيئاً يتجاوز ما يعلمه الله لنا، وبهذه الطريقة نُظهر الإحترام الواجب نحو ربِّنا الذي يمتلك القدرة والمعرفة المطلقتين.

ويخبرنا الله في آيات القرآن الكريم أنه يريد منا أن نقول (إن شاء الله) فيقول عزَّ من قائل:

وَلَا تَقُولُنَّ لِشَيْءٍ عِلْمَيْ فَاعِلٌ ذَلِكَ خَدَّا إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ وَإِذْكُرْ رَبَّكَ إِذَا نَسِيَتْ وَقُلْ عَسَى أَنْ يَهْدِيَنِ رَبِّي لِأَقْرَبَ مِنْ هَذَا رَشَدًا

### [سورة الكهف: 23-24]

وقد لا تعرف يا صغيري الكثير عن هذه الموضوعات، ولكنَّ هذا ليس مهمًا إلى درجة كبيرة، فما عليك - إن أردت أن تعرف الله - إلا أن تنظر من حولك وتُفكِّر.

ستجد أنَّ الجمال ينتشر حولنا في كلِّ مكان وتظهر لك صفات الله وقدرته التي لا حدود لها. فكُّر في أربُّ أبيضَ جميلَ اللون، أو في الوجه الباسم للذلافين، أو في الألوان الزاهية لجناح فراشة، وفكُّر في زُرقة البحار، وحضورة الغابات



# خَلَقَنَا اللَّهُ جَمِيعًا

كثيراً ما تسمع الناس يشيرون إلى "الله". وغالباً ما يذكرونها في جمل مثل: "أَلِيَّارَكَ اللَّهُ" ، "إِنْ شَاءَ اللَّهُ" "فَلَيَغْفِرَ لَكَ اللَّهُ" وهكذا.

هذه هي الجمل التي تستخدمها حين تذكر الله، وتصلّي بين يديه أو تسبّحه. وعلى سبيل المثال فإنّ جملة "فَلَيَحْفَظْكَ اللَّهُ" تُعبّر عن حقيقة أنّ الله لديه قوّةٌ وقدرةٌ لا نهائية عليك وعلى جميع المخلوقات مَنْ حولك - الحيّة منها وغيرَ الحيّة -. فاللهُ وحدهُ القادرُ على حفظك وحفظ أمّك وأبيك وأصدقائك مَنْ الأذى. ولهذا السبب فإنّ هذا الدعاء كثيراً ما يُستخدم حين الإشارة لكارثة طبيعية أو حادثٍ مأساويٍ مماثل. ولنُفكّر لحظةً؛ هل يمكن لأمّك أو أبيك أو أيّ أحد تعرّفه أنْ يمنع كارثةً طبيعيةً مثل فيضانٍ أو حريق أو زلزال؟ بالطبع لا يمكنهم ذلك،

والأنواع المختلفة من الزهور، وغير ذلك من مظاهر الجمال التي لا حصر لها في العالم. إنَّه الله الذي خلق كُلَّ هذا، فهو خالق كُلَّ الكون الذي تراه؛ خلق من عدم العالم وما به من مخلوقات. ومن خلال رؤية الجمال الذي يخلقه الله يمكنك أن ترى قدرته المطلقة.

ويُعتبر من الحقائق التي لا شك فيها أنَّ وجودنا هو دليلٌ على وجود الله؛ ولذا فلنفكِّر أولاً في وجودنا، وكيف خلقنا الله بهذا القدر من الكمال.

## خلق الإنسان

هل تساءلت يوماً كيف ظهر الإنسان إلى الوجود؟ غالباً ما تبادر بالإجابة: «إنَّ لكل فرد أمّا وأباً»، ولكنَّ هذه الإجابة سوف تكون غير دقيقة، فهي لا تفسِّر كيف ظهرت أُولَئِكُنْ وكيف ظهر أُولَئِكُنْ أبٍ، أي إنَّها إجابة لا تفسِّر كيف ظهر أُولَئِكُنْ إنسان إلى الوجود. ويمكن أن تكون قد سمعت بعض القصص عن هذا الموضوع في المدرسة أو من هم حولك. فلنأتَ الآن إلى الإجابة الدقيقة الوحيدة؛ وهي أنَّ الله هو الذي خلقك. وسوف نتناول هذا الأمر بالتفصيل في الفصول القادمة. أمَّا الآن، فهناك شيء واحد يجب أن نعرفه كُلُّنا، وهو أنَّ أَوَّلَ إنسان ظهر على وجه الأرض إنَّما







إذا قال الولد في فيلم الكارتون: «لقد رسمت صورتي عن طريق الصدفة البختة، بسبب انسكاب الحبر على صفة من الورق الأبيض»، فإنَّ هذا القول سوف يبدو غريباً، إذ أَنَّنا نعرف أنَّ هذه الصورة رسم لِفَنَانٍ، ونفس الدرجة من الغرابة ستُبدِّي لِرَجُلٍ يُنْكِرُ خَلْقَ اللَّهِ لَهُ.

طريقة مجيه هو والآخرين إلى هذا الوجود، وسنجد أنَّه يقول: «أنا وأبي وأمي وأجدادي والآباء الأولون الذين عاشوا في غابر الزمان، كُلُّنا جئنا إلى هذا الوجود بالصدفة. لقد خلقت المصادفات أجسادنا وأعْيَّنَا وأذاننا وجمِيع أعضائنا».

وكلمات هذا الرجل الذي يُنْكِرُ أنَّ الله خلقه، ستكون مثل كلمات الشخصية الكارتونية، ولا يوجد إلا فارق وحيد بينه وبين هذه الشخصية الكارتونية؛ هو تكوينها الذي كان من خطوط وألوان مرسومة على فرخ من ورق، أمَّا الشخص الذي يُنْكِرُ خلق الله له، فإنه مُكون من خلايا. ولكن، لا يوجد فارق آخر؟ أليس هذا الرجل الذي ينطق هذه الكلمات كائناً شديداً التعقيد، وتكونه أكثر إثقاناً من الشخصية الكارتونية؟ لا يمتلك أعضاءً أكثر؟ وبالتالي، إذا كان من المستحيل على الشخصية الكارتونية أن تظهر إلى الوجود بالصدفة فإنه أكثر استحالة أن يأتي إنسان إلى الوجود بالصدفة.

والآن، لنُسأَلَّ هذا الشخص السؤال التالي:

«لديك جسدٌ رائعٌ يعمل دون أدنى خلل؛ فيَدَاك لديهما القدرة على إمساك الأشياء بدقة عظيمة، أفضل من أكثر الماكينات تطوراً. ويمكنك أن تجري على

كان النبيُّ آدمُ عليه السلام، ومنه جاءَ كُلُّ البشر.

وكان آدمُ عليه السلام إنساناً مثلاً تماماً، يمشي ويتكلّم وينام ويأكل، ويصلّي كذلك ويعبد الله. وقد خلقه الله أولاً ثم خلق زوجته، ثم تكاثر أبناؤهما وملاوياً العالمَ بأكمله.

ولا تننس أبداً أنَّ الله، حين ي يريد الخلقَ، يُصدر أمراً واحداً، وهو قوله لَمَا ي يريد خلقَه: كُنْ فيكون، فعند الله القوَّةُ والقدرةُ المطلقة ليفعل أيَّ شيءٍ يُريد. وعلى سبيل المثال فإنَّه خلق آدمَ من طينٍ وهذا أمرٌ سهلٌ بالنسبة إلى الله سبحانه. ورغم ما سبق فلا تننس أبداً أنَّ هناك أنساً يُنكرون وجودَ الله، ويعطى هؤلاء إجاباتٍ أخرى للسؤال حول كيفية إيجاد الناس؛ فهم لا يبحثون عن الحقيقة.

فإذا تخيلنا أنَّ شخصيةً من شخصيات الرسوم المتحركة قالت: أنا ظهرت إلى الوجود حينما تمَّ سكبُ الحبر على الورق بالصدفة، كما أنَّ الألوان سُكِّبت هي الأخرى بالصدفة وكوَّنتُ الألوانِي، أيَّ أنَّني لم أحتاج لأيَّ شخصٍ ليرسمَ صورتي أو يعطيَّني شكلَّي، وإنما ظهرتُ للوجود بالصدفة. لا يمكنُ في هذه الحالة أن تأخذَ كلامَ هذه الشخصية الكارتونية بجَدِّية، فأنَّت تعرف أنَّ الخطوط والألوان المُحْكَمة والحركات التي تصدر عن هذه الشخصية الكارتونية وغيرها لا يمكن أن تتكوَّن بصورةٍ عشوائية من خلال سُكِّب الألوان هنا وهناك، حيث أنَّ سكب زجاجةٍ حبر لا ينتج عنه إلا فوضىٌ وبُقْعَةٌ من لطخِ الحبر، ولا يمكن أن تنتَج عنَّه صورةٌ دقيقةٌ ذاتُ خطوطٍ منتظمةٍ. وكلُّنا نعرف أنَّه لظهور أيَّ شيءٍ له معنى وهدفٍ، فإنَّه يجب لشخصٍ ما أنْ يفكِّر فيه ويُصْممَه ويرسمَه.

ولا تحتاج يا صغيري لتعرف كلَّ هذا أنَّ ترى الفنانَ والرسَّامَ، فأنَّت تفهم تلْقائياً أنَّ فنانَ الكارتون هو الذي أعطى الشخصية الكارتونية خصائصَها وشكَّلَها وألوانَها والقدرةَ على الكلام والمشي أو القفز.

وبعد هذا المثال فَكَرْ بجَدِّية فيما يأتي: إنَّ شخصاً ما لا يقبل فكرةً أنَّ الله خلقَه، يكون في الحقيقة كاذباً، مثلاً مثَلُ الشخصية الكارتونية في المثال السابق.

وإلا لنفترض أنَّ مثلَ هذا الشخص يتكلّم معنا، فلنَّ كيف سُيُّحاول شرح

”أنا أيضاً أعرف أنَّ لدينا أجساداً تخلو من العيوب وأعضاءً مثاليةً، ولكنَّي أؤمن بما يأتي: أجتمعْت مجموَّةً مِن الذَّرَّات التي لا حيَاة فيها ولا وَعْي لها، بالصُّدْفَة، لتكوين أعضائنا وأجسادنا“

وسوف تلاحظ بلا شك أنَّ كلماته تبدو غير منطقيةٍ وغريبةً. وأيًّا كان عمره أو عمله، فإنَّ أيَّ شخص يسوق هذه المزاعم لديه أفكارٌ واضحةُ الخطأ. ومن العجيب أنَّ المرء كثيراً ما يُصادف أنساً يُؤمِّنون بمَثَلَ هذه المعتقدات غير المنطقية.

ونظراً لأنَّ أبسطِ الماكينات تحتاج لمُصمِّمٍ يُصمِّمُها، فإنَّ نظاماً مُعَقَّداً كالإنسان لا يمكن أن يكون قد ظهر بالصُّدْفَة، فلا يوجد شك أنَّ الله خلق الإنسان الأوَّل وزوَّده بالأجهزة التي تُمكِّنه مِن التكاثُر بحيث تظهر الأجيال التالية. وقد ضمنَ اللهُ للجنس البشريِّ البقاء مِن خلال برمَاجَ وضعها في خلاياه. وظهرنا نحن بدورنا بفضل هذا البرنامج الذي خلقه الله، وتتموُّج أجسادُنا وفقاً لهذا البرنامج. وما تقرأه في الصفحات التالية سوف يُمكِّنك من فهمِ أوضَاحَ لحقيقة أنَّ الله الذي خلقنا يَمْتَلِكُ قدرةً وحكمةً لا نَهَايَتَيْنِ.

### البرمَاجُ المُثاليُّ في جسم الإنسان

أوضحنا في الصفحة السابقة أنَّ الله زوَّدَ الجسم البشريِّ ببرمَاجَ مثاليًّا. ويرجع الفضل لهذا البرنامج في أنَّ لَكُلَّ إنسان عينين وأذنين وذراعين وأسناناً. كما يرجع الفضل في هذا البرنامج في أنَّ البشر يتشاربون في أشكالهم بدرجة معقولَة رغم بعض الاختلافات في ملامحهم. فنحن نشبه أقاربَنا، وبعضُ الشعوب لديها ملامحُها المُميَّزة بسبب هذا البرنامج، وعلى سبيل المثال فإنَّ الصينيين واليابانيين عادةً ما يشبه بعضُهم بعضًا كما أنَّ للأفارقة لونَ بشرتهم وملامحَ وجوههم وتركيباتَ أفواههم وأعْيُنَهم المُميَّزة.

قدميك، ولديك بصرٌ مثالٍ أكثرٌ حَدَّةً مَنْ أَفْضَلَ آلات التصوير. ولديك أَدْنَانٌ تسمع بهما صوتاً واضحاً نقِيًّا لا أثر لأي خشخة فيه، ولا يستطيع أَفْضَلُ جهاز صوتيٌّ أنْ يُنْتَجَ صوتاً بوضوح الصَّوْتِ الَّذِي تسمعه بهما. ويوجِد بجسْدِك العَدِيدُ مَنَ الأَجْهَزةُ الَّتِي لَا تُحْسِنُ بِهَا، وَالَّتِي تَعْمَلُ مَعًا لِإِبْقَاكَ عَلَى قِيدِ الْحَيَاةِ. وَعَلَى سَبِيلِ الْمَثَالِ؛ فَرَغَمَ أَنَّهُ لَيْسَ لَدِيكَ أَيُّ سِيَطْرَةٍ عَلَى عَمَلِ قَلْبِكَ وَكَلْبِيَّكَ وَكَبْدِكَ فَإِنَّهَا تَسْتَمِرُ فِي الْعَمَلِ دُونَ أَدْنَى عَطْلٍ. وَفِي عَصْرِنَا هَذَا فَإِنَّ الْمَئَاتَ مِنَ الْعُلَمَاءِ وَالْمَهَنَدِسِينَ يَبْذِلُونَ جَهُودًا مُضَنِّيَّةً لِيُصَمِّمُوا مَاكِيُّنَاتٍ مُشَابِهَةٍ لِلْأَعْضَاءِ، وَرَغْمَ ذَلِكَ لَمْ تُؤَدِّ جَهُودُهُمْ إِلَى شَيْءٍ. أَيْ أَنَّكَ أَيُّهَا الْإِنْسَانُ مُخْلُوقٌ خَالِ مَنِ الْعِيُوبِ يَعْجَزُ الْبَشَرُ عَنْ صُنْعِ أَيِّ آلَةٍ مَمَاثِلَةٍ لَهَا. فَكِيفَ تَفَسِّرُ كُلَّ هَذَا؟"

سُنَّدَ أَنَّ الرَّجُلَ الَّذِي يُنْكِرُ أَنَّ اللَّهَ يَخْلُقُ هَذِهِ الْأَشْيَاءِ غَالِبًاً مَا يَقُولُ:

يُعْرَفُ كُلُّ النَّاسَ أَنَّ الْفَنَّانَ الَّذِي يُصَوِّرُ الرَّسُومَ الْمُتَحْرِكَةَ، قَامَ بِإِعْطَاءِ  
الشَّخْصِيَّاتِ الْكَارْتُوُنِيَّةِ جَمِيعَ صِفَاتِهَا وَأَشْكَالِهَا وَأَلْوَانِهَا وَقُدْرَاتِهَا؛ مِثْلَ  
الْمَشِّيِّ وَالْجَرِيِّ وَالْقَفْزِ.

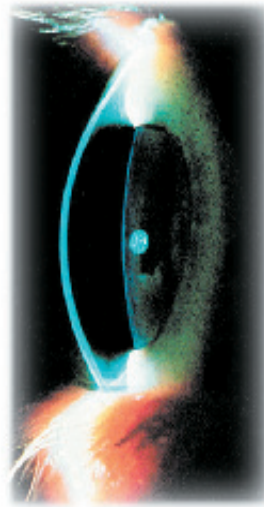


والآن سوف نصف لك هذا البرنامج من خلال المثال التالي:  
قد تكون لديك فكرة عن كيفية عمل الحاسوب الآلي (الكمبيوتر). يضم خبير هذا الحاسوب الآلي. ويقوم الخبراء في مصانع خاصةً مستعينين بالتقنيات الحديثة بإنتاج مكوناتٍ متكاملةٍ للحاسوب، مثل الميكروبروسessor، والشاشة ولوحة المفاتيح والقرص المدمج ومكبرات الصوت وغيرها. وبهذا تكون لديك ماكينة حاسوب قادرة على أداء عملياتٍ عالية التعقيد. ويمكنك أن تشغّل ألعاباً أو تكتب على الحاسوب ما تشاء، ولكن حتى يتحقق أيٌّ مما سبق فإنك تحتاج لبرمجيات، ومن دون هذه البرمجيات، التي يجهزُها خبراء خصيصاً لها هذا الغرض لأنَّ الحاسوب لن يعمل بدونها.

وعلاوةً على ذلك فإننا نعرف أنه ليس كلُّ برنامج يتوااءم مع كلُّ حاسوب، مما يعني أنَّ المبرمج يجب أنْ يعرف كُلَّاً من الحاسوب الآلي والبرمجيات المترافقية.

تبقى آلات "الروبو" أو الإنسان الآلي على التقنية شديد البدائية وساذجاً إذا قورن بأعضاء الإنسان الحقيقي، فقد خلق الله الإنسان في صورة مثالية، وكل جزء من أجزاء جسمه يثبتُ هذه المثالية والإتقان الذي لا حدود له.





ترى أعيّتنا بوضوح أكثر من أشدّ الكاميرات حساسيّة، وتسمّع آذاننا بوضوح أكثر من أفضل الميكروفونات وأجهزة الصوت المحسّنة، ولا يوجد أدنى شكّ في أنَّ الصفات المتفوّقة جدًا لأجسامنا لم تظهر إلى الوجود تلقائيًا، فالأجهزة السابقة مثّلها مثل الأجهزة المتقدمة الأخرى في أجسامنا، هي من صنع الله الذي





رغم وجود بعض الفروق السطحية ما بين الأجناس البشرية، فإنَّ كُلَّ إنسانٍ يُشارِكُ الآخرينَ في صفاتٍ وملامحٍ لا تتغيرُ؛ كَوْجُودِ الفمِ، والأَنفِ، والأَعْيُنِ، والأَذَنِ، ونتيجةً للبرامجِ المُتَوَعِّدةِ التي وضعها اللهُ في جسمِ الإنسانِ، فإنَّ كُلَّ شخصٍ يَتَمَتَّعُ بِنَفْسِ الصَّفَاتِ الْأَسَاسِيَّةِ، رغمَ أَنَّ النَّاسَ قَدْ يَبْدُونَ مُخْتَلِفِينَ في نَوَافِحِ سطحِيَّةٍ.

### كيف ظهرت الأحياء الأخرى إلى الوجود؟

ولا تقتصر الكائنات الموجدة على الأرض بأي حال من الأحوال على البشر، فهناك الآلاف من الكائنات الحية، بعضها تعرفه، والكثير منها لا تعرف عنه شيئاً. وبعض هذه الكائنات تعيش من حولك، فأنت تراهم وتسمعهم في كل مكان. وبعض هذه الكائنات بعيد عنك جداً بحيث لا تجد فرصة لرؤيتها إلا في الكتب أو في السينما. ولكن بنظرية متعمقة إلى هذه الكائنات سوف تجد أنَّ لديها كلها صفة واحدة مشتركة. فهل يمكنك أن تستنتج ما هي هذه الصفة؟ يمكننا أن نسمِّي هذه الصفة "التواءُم". والآن دعنا نعدد ما هي الأشياء التي تتواءُم معها الكائنات الحية: نجدها تتواءُم مع:

- البيئة التي تحيَا فيها.

- الكائنات الحية الأخرى التي تشارك معها في المعيشة.

- العناصر التي تحافظ على التوازن في الطبيعة.

- العوامل التي تُنْفَعُ البشر.

وقبل أن نبدأ في شرح العوامل السابقة دعنا نقدم مثلاً مبسطاً للتوضيح معنى "التواءُم". فكُّر في مقبس وأخذ الكهرباء في الأجهزة الموجدة في بيتك، ستجد

معه. وكما رأينا فإن الإنسان يحتاج إلى ماكينة وإلى برنامج مناسب معاً ليتمكن من تشغيل الحاسب الآلي. والأهم من ذلك أنه إن لم يقم أحد بتصميم كلّ هذه الأشياء وإنتاجها، فإن الحاسب، مرة أخرى لن يعمل.

ويشبه الجسد البشري الحاسب الآلي. وكما ذكرنا سابقاً فإن هناك برنامجاً في خلايانا يتسبب في ظهورنا، ويتبادر للذهن سؤال وهو كيف ظهر هذا البرنامج نفسه للوجود؟ الإجابة واضحة وهي:

يخلق الله القدير كل إنسان على حدة، فالله هو الذي خلق أجسادنا وخلق البرامج التي تشكل هذه الأجساد.

ولكن لا تفهمني خطأ، فإنه من المستحيل مقارنة الجسد البشري بالحاسِب الآلي، فأجسادنا تتفوّق على أعقد الحاسِبات بما لا مجال للمقارنة. ومُخنا وحده على سبيل المثال أعقد عدّة مرات من الحاسِب.

ووَالآن لنرى كيف يولد طفل رضيع ويأتي إلى هذا العالم: تُوجَد في البدء على شكل قطعة شديدة الصغر من اللحم في رحم أمك، ومع الوقت تتمدد هذه القطعة وتأخذ شكلها المحدد.

ويتحدد منذ اللحظة الأولى لوجودك طولك ولون عينيك وحاجبيك، وشكل يديك والمئات من الملامح الأخرى. وكل تلك المعلومات تكون مخزنة في هذا البرنامج الأولى الذي وضعه الله في خلايَاك. ويتميز هذا البرنامج بأنه متقن ومفصل لدرجة أن العلماء لم يبدأوا في فهم كيفية عمله إلا حديثاً جداً.

ونحن ننمو بالتدريج وفقاً لهذا البرنامج الذي وضعه الله في أجسادنا، ولذلك فإن نمو أجسادنا لا يبدو لنا غريباً، حيث أننا ننمو خلال سنوات. ولا شك أننا سوف نصاب بالدهشة إن عمل هذا البرنامج بسرعة أكبر، فمظاهر طفل حديث الولادة يتحول فجأة إلى رجل عجوز أمام أعيننا سوف يبدو مذهلاً بدرجة كبيرة.

## هارون يحيى (عدنان أو قطار)

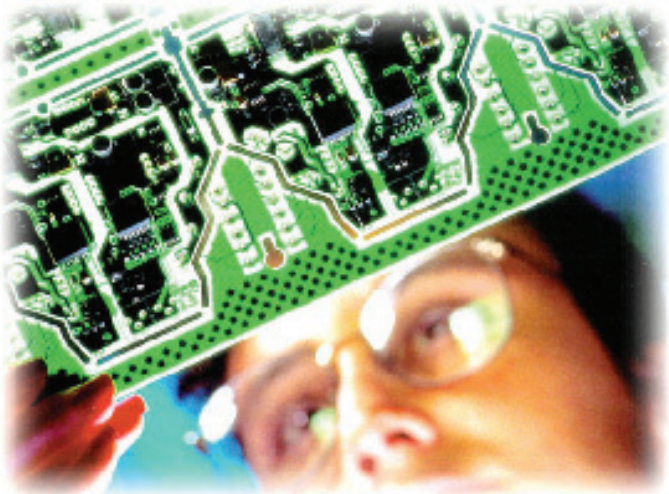
يجعل الأداة غير قابلة للاستعمال. ويشير هذا إلى أن نفس الشخص هو الذي صمم المأخذ والمقبس. وقد صممها ليكونا متواهدين مع بعضهما بعضاً وبالتالي جعلهما قابلين للاستعمال. وبعيداً عن الخيال أن نتصور أن المعدن والبلاستيك قد اجتمعا بالصدفة وأنه تم التخطيط لكل منهما بصورة مستقلة ومنفصلة عن الأخرى، لأنه في هذه الحالة لن تجد أبداً مقبساً ومأخذًا يتواهان مع بعضهما البعض.

ونجد أن التواهُم بين المخلوقات الحية أكثر تعقداً بكثير من التواهُم بين المأخذ والمقبس لأن الكائنات الحية تتضمن الآلاف من الأجهزة والأعضاء التي يجب عليها أن تتعايشهن في تناسق وتعمل معاً دون أدنى خطأ. وأي محاولة لكتابة شرح هذه الأجهزة وكيف تعمل واحداً واحداً سوف تملأ مكتبة تحوي مئات

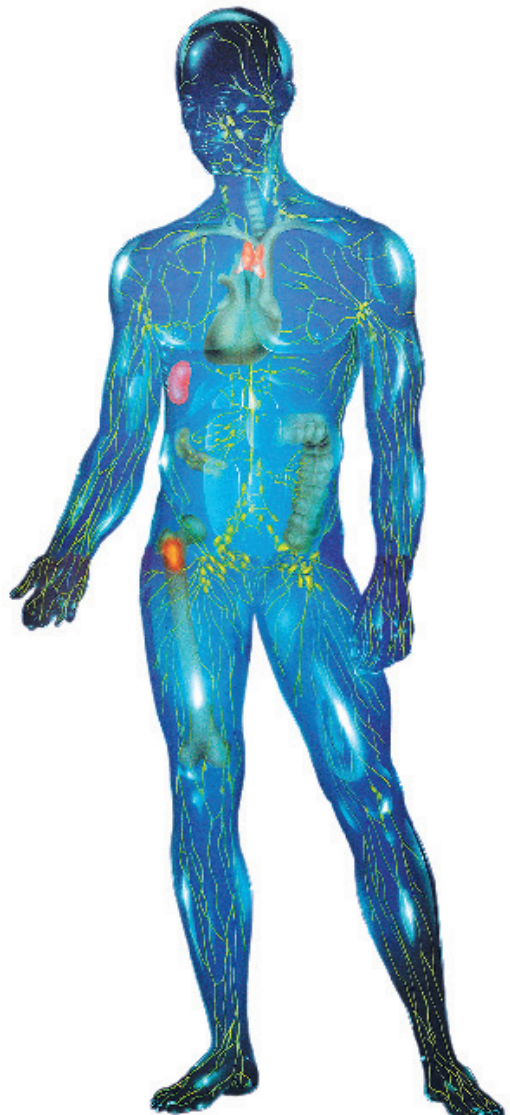
حتى يتمكن الحاسِبُ الآلِيُّ من العمل، فإنه يحتاج إلى "برنامج تشغيل"، ويعيش الإنسان نتيجة لمعلومات تُشَبِّهُ بـ"برنامج تشغيل الحاسِبُ الآلِيُّ" ووضعها الله سبحانه في جيناته.



يتميز الجسم البشري بنظام شديد التعقيد مقارنة بالحاسوب الآلي، ويتفوق كثيراً، وفي وقت لا يوجد أحد يدعى أن الحاسوب جاء إلى الوجود بالصدفة؛ فإن بعض الناس يدعون أن أجسامنا اكتسبت صفاتها المتفوقة والشديدة التعقيد بالصدفة.



أن هناك تواؤماً تاماً فيما بينها، ولكن كيف يمكن أن تثبت هذا التواؤم التام؟ تثبته بالإشارة إلى أن هناك فتحات في المقبس تدخل فيها قرون المأخذ. ولكن هل يكفي هذا؟ لا فهناك أيضاً حقيقة أن عرض القرؤن المعدنية للمأخذ تساوي تماماً عرض الفتحات في المقبس. ولو حدث وتغير الوضع فإن المأخذ لن يدخل في المقبس. وعلاوة على هذا فإن المسافة بين قرون المأخذ تساوي تماماً المسافة بين فتحات المقبس، فإن لم تتساو المسافتان فإن المأخذ لن يدخل بإحكام في المقبس. فإذا كان المأخذ طويلة أكثر من اللازم، فإنها أيضاً لن تتواؤم. وإذا كانت قرون المأخذ غير معدنية، فإنها لن توصل الكهرباء. وإذا لم يكن المأخذ مصنوعاً من البلاستيك، فإنه سوف تصاب بصدمة كهربائية في كل مرة تمسك فيها بذلك المأخذ. وكما ترى فإن غياب التواؤم حتى في أبسط الأدوات مثل المأخذ والمقبس



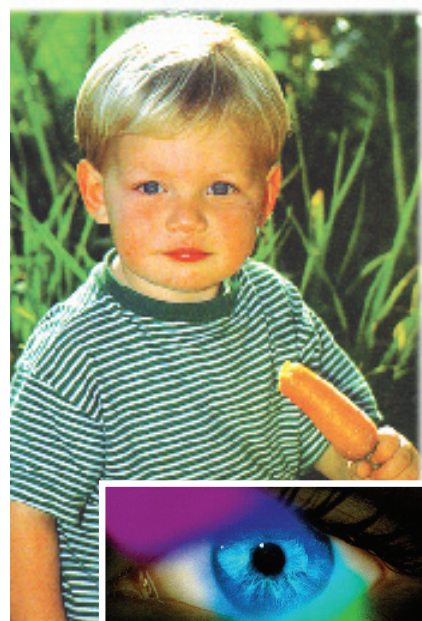
## هارون يحيى (عدنان أو قطار)



**الكائنات الحية تتواءم مع الكائنات  
الحية الأخرى التي تتعايش معها:**

تساهم بعض الطيور والحشرات في تكاثر النباتات. ويعني هذا، أن هذه الطيور والحشرات رغم عدم إدراكها لذلك، فإنها تساعد على نمو النباتات. وعلى سبيل المثال، فحين تزور النحلة زهرة بعد أخرى، فإنها تحمل اللقاح. ويرجع لهذه العملية الفضل في تمكين النباتات من التكاثر. وفي بعض الحالات تقوم بعض الحيوانات بأفعال تقييد حيوانات أخرى. فالسمك المنظف على سبيل المثال ينظف الكائنات الدقيقة من على أجساد الأسماك الكبيرة وبالتالي

يتحدد لون عيننا، وطولنا حين  
نَكُبُّ ونَصْبُ بالغين، ونَحْن  
ما زلْنَا أَجْنَّةً في أَرْحَامِ أَمَهَاتِنَا.  
وَتَبَدَّأُ عَظَامُنَا وَرَوْسُنَا وَأَعْيُنَا  
وَأَذْنَانَا تَظَهُرُ فِي مَكَانَهَا الْمُنَاسِبَ  
بِالتَّرْتِيبِ الصَّحِيحِ. وَلَا تَرْتَكِبُ  
أَيُّ مِنْ أَعْصَانِنَا خَطَأً، فَتَأْخُذُ  
مَكَانَ عَضُوٍّ آخَرَ.



ننمو بالتدريج، وفق البرنامج الذي وضعه الله في أجسامنا. ولو رأينا منظر رضيع حديث الولادة يتحول فجأة إلى شخص عجوز أمام أعيننا، فإننا سنُصَاب بدهشة عظيمة.



الكتب. وبناءً على ما سبق فإننا سوف نشرح بصورة مختصرة الصفات المكتملة للكائنات الحية التي أودعها الله فيها:

**الكائنات الحية تتواؤم مع البيئة التي خلقها الله فيها:**

كل كائن حي سواء كان على الأرض أو كان في السماء،

يتواهم تواهماً كاملاً مع بيئته، فهكذا خلقهم الله. وخلق لهم العديد من الأجهزة (النظم) المتقنة التي تضمن لهم التغذية، والحماية والتناسل. ويظهر هذا أن كل كائن حي مصمم وفقاً للبيئة التي يعيش فيها.

وتتواهم أعضاء حياة الكائنات الحية وأساليبها مع الظروف السائدة في بيئتها. وعلى سبيل المثال، فإن الطيور لديها أجنحة مثالية تمكنها من الطيران في السماء، والأسماك لديها خيالياً مخلوقة خصيصاً لتمكنها من التنفس تحت الماء، ولو كان لديها رئات مثلكما لكان قد غرفت.

يوفّر لها حياة صحية، وهذا شكل آخر من أشكال التوازن.

### الكائنات الحية تتواءم مع العناصر التي تضمن التوازن في الطبيعة:

لا يوجد كائن حي، غير الإنسان يخل بالتوازن في الطبيعة. وإضافةً إلى ذلك، فإن الكائنات خلقت بخصائص تحافظ على هذا التوازن. ولكن التوازن على الأرض يكون عرضة دائمًا لأن تخلّ به تصرفات الإنسان الجاهل. وعلى سبيل المثال إذا أفرط الإنسان في اصطياد نوع من الكائنات بحيث تخطى الحدود المعقولة، فإن هذه النوعية تتعرض. ويتسبّب الانقراض بدوره في زيادة الفرائس التي كان يصطادها هذا الكائن زيادة مفرطة، مما يمكن أن يعرض حياة البشر أنفسهم بل ويعرض الطبيعة نفسها للخطر. وبالتالي يوجد توازن ذاتي في خلق الكائنات الحية، فهي تخلق بتواءم كامل مع توازن الطبيعة، ولا يمتلك إلا الإنسان القدرة على تدمير هذا التوازن الدقيق.





خلق الله كُلَّ كَانَ حِيٌ فِي بَيْنَةٍ يَسْتَطِيعُ أَنْ يَحْيَا فِيهَا، فَالسَّمَكُ يَسْتَطِيعُ أَنْ يَنْفَسَ فِي الْمَاءِ، وَالْطَّيْوَرُ يُمْكِنُهَا الطِّيرَانُ فِي السَّمَاءِ، بَيْنَمَا يُمْكِنُ لِلثَّدِيَيَاتِ أَنْ تَعْيَشَ عَلَى الْأَرْضِ.

يحمل النحل لقاح الزهور التي يزورها إلى زهور أخرى. وتتضمن هذه العملية تكاثر الزهور. وبالتالي؛ فالأسماك المنظفة تقوم بتنظيف أسماك أكبر منها.



يُوجَدُ توازنٌ في خلق الكائنات الحية في الطبيعة، ويرجع الفضل لهذا التوازن في أن تلك الكائنات تستمر كنوع لملايين السنين.



### الكائنات الحية تتواءم مع العوامل التي توفر منافع للبشر:

فَكَرْ على سبيل المثال في فائدة العسل بالنسبة إليك. كيف تعرف النحل أنك تحتاج إلى هذا النوع من التغذية، وكيف تقوم بإنتاجه؟ وهل يمكن لدجاجة، أو بقرة أو خروف أن يعرف الاحتياجات الغذائية للبشر وينتج موادٌ غذائيةٌ مثالية لتغطية هذه الاحتياجات؟ بالطبع لا.

وهذا التناقض التام بين الكائنات الحية دليل واضح على أنَّ هناك خالقاً واحداً هو الذي خلقها، وترجع كُلُّ التوازنات الدقيقة على الأرض لهذا الخلق المتقن إلى الله سبحانه.

## خلقُ الكون

شرحنا إلى حدَّ الآن خلْقَ الله للكائنات الحيَّة. والآن حان الوقت لنتدبَّر الكون بأكمله. خَلَقَ الله الكون الذي توجد فيه أنت والأرضُ والشمس والمجموعة الشمسية والكواكب والنجوم وال مجرَّات وكلُّ الأشياء الأخرى الموجودة في الكون.

ورغم هذا فإنه إلى جوار الذين يعارضون حقيقة خلق الكائنات الحية، فإنَّ هناك أنساً آخرين ينكرون حقيقة خلق الله للكون. ويؤكّد هؤلاء أنَّ الكون ظهر للوجود تلقائياً. ويزيد على ما سبق أنَّهم يقترحون أنَّ الكون كان موجوداً دائماً. ولكنَّهم لا يفسِّرون أبداً دعواهم غير المنطقية، وهي دعوى تُشبِّه المثال التالي: تخيل أنَّك ركبت مركباً في يوم من الأيام وأبحرت في عرض البحر، ووصلت إلى شاطئ جزيرة. ففيما سوف تفكَّر إذا ما وجدت مدينةً متقدمةً، بها ناطحات سحابٍ، وتحوطها الحدائقُ الجميلة والمساحات الخضراء؟ وإضافةً إلى هذا، وجدت المدينة مليئةً بالمسارح والمطاعم وخطوط السكك الحديدية. بالتأكيد سوف تعتقد أنَّ هذه المدينة قام بتحطيمها وبنائِها أنسُ ذكياءً، أليس كذلك؟ فما رأيك في شخصٍ يقول: لم يَبْيَنْ أحدُ هذه المدينة؟ فقد كانت موجودةً منذ الأزل، وقد جئنا في وقتٍ ماضٍ وسكنَّا بها. ونحن ننتمي في هذه المدينة بكلِّ ضروريات

الذي يزعم بأنَّ هذا الكون المُتقن لم يتم خلقُه وإنَّما وُجَد دائمًا، يجب ألا يبقى دون إجابة لمزاعمه؟ ألا تواافقني؟

وبعد أن تقرأ الفقرة التالية سوف تتمكن أنت بنفسك من تقديم أفضل إجابة. والآن دعنا نتوسع في التعرُّف على الكون، وندعُ الإجابة إلى النهاية.

### كلُّ شيء بدأ بانفجارٍ كبيرٍ

أثناء العصور التي لم يكن لدى الناس فيها تلسكوبات لمراقبة السموات، لم يكن لديهم إلا النزَر القليل من المعلومات عن المساحات البعيدة في الكون، والتي لا يعتمد عليها، وكانت لديهم أفكارٌ عن الكون تختلف كثيراً عما لدينا اليوم. ومع تقدُّم التكنولوجيا، جمع الإنسان معلوماتٍ دقيقة عن الفضاء الخارجي، واكتشف الناس في منتصف القرن العشرين اكتشافاً في غاية الأهمية، وذلك أنَّ للكون تاريخٌ ميلادٌ، مما يعني أنَّ الكون لم يكن دائمًا موجوداً. وهذا يعني أنَّ الكون والنجوم والكواكب وال مجرَّات بدأت في التكوُن من تاريخٍ مُحدَّد. وقد حَسَب العلماء تاريخَ الكون ووصلوا إلى أنه حوالي 15 مليار سنة. وأطلق العلماء على اللحظة التي



الحياة التي كانت قد جاءت إلى الوجود بصورة تلقائية؟!" سوف تظن بالتأكيد أنَّ هذا الشخص مجنون، أو أنَّه لا فكرة لديه عَمَّا يتكلَّم. ولكن، لا تنسَ أنَّ الكون الذي نعيش فيه أكبرُ من تلك المدينة بما لا يدع مجالاً للمقارنة. ويتضمن هذا الكون عدداً لا نهائياً، تقريباً، من الكواكب والنجوم والمذنبات والأقمار والأتباع من مختلف الأنواع. وفي هذه الحالة فإنَّ الشخص

نحتاج كلَّ يوم لمُوادَّ غذائية مثل اللحم، واللبن، والبيض، والدجاج، والعسل، والخضروات والفاكهَة. وتوجد مصادرٌ أخرى كثيرةٌ للمُوادَّ الغذائية، خلقها الله تعالى لنا. ويجب علينا في مقابل هذه النِّعَم أن نشُكرَ الله.



**دُعْنَا إِلَّا نَسُوقُ مِثَالًاً لِتَوْضِيْحِ كُلِّ مَا سَبَقَ:**

فَكَرْ في مساحة فضاءٍ هائلة لا حدود لها. ولا يوجد في هذه المساحة إلا إِناءٌ على شكل طاسةٍ مملوءةٍ بصبغةَ الْوَانِ، ولا يوجد أَيُّ شَيْءٍ آخر في مساحة الفضاء الهائلة. ويختلط في هذا الوعاء جميع أنواع الدَّهَان، مما يكُونُ الْوَانَاً غَرَبِيَّةً. وتخيلَ بعد ذلك أَنَّ قُبْلَةَ انفجَرَت في الوعاء، وتناثرَت الألوان تحت تأثير الانفجار في جميع الاتجاهات في شكل بقع شديدة الصَّغَرِ. وتخيلَ ملائِيْنَ من بُقُعِ الْلَّوْنِ تتحرَّك في جميع الاتجاهات وسُطُّ الفضاء. وفي تلك اللحظات،



يَتَفَقَّدُ جَمِيعُ النَّاسِ عَلَى أَنَّ الْمَدِينَةَ الْحَدِيثَةَ الْمَتَطَوَّرَةَ الَّتِي تَظَهُرُ فِي الصُّورَةِ لَا يُمْكِنُ أَنْ تَكُونَ قدْ ظَهَرَتْ إِلَى الْوُجُودِ بِالصَّدْفَةِ، بِلْ صَمَمَهَا وَأَنْشَأَهَا مُعَمَّارِيُّونَ وَمُهَنْدِسُونَ وَبَنَانُونَ ذُووْ خَبْرَةٍ. وَلَا يَوْجَدُ مَنْ يُمْكِنُهُ أَنْ يَدْعُوَ غَيْرَ ذَلِكَ.

وُلد فيها الكون اسم الانفجار العظيم؛ الذي وقع منذ 15 مليار سنة، حين لم يكن شيء قد ظهر إلى الوجود، ثم ظهر كل شيء فجأةً بانفجار، بدأ من نقطة واحدة. ويعني هذا باختصار؛ أن المادة والكون اللذين ظن الناس أنهما كانوا موجودين على الدوام ليس كذلك، بل كانت لهما بدايةً. وهنا يثور سؤالٌ مُؤدّاه: كيف وصل الناس إلى أن يتفهموا أن الكون بدايةً؟ في الحقيقة كانت مسألة سهلة بدرجة كبيرة، إذ أن المادة التي انتشرت وتتسارع مبتعدة عن جزيئات المادة الأخرى مع حدوث الانفجار الكبير ما زالت تتباعد عن بعضها.

ولتفكر يا صغيري قليلاً! فالكون مازال مستمراً في التمدد حتى لحظتنا هذه. وتخيل أن الكون عبارة عن بالون، فإن رسمنا نقطتين صغيرتين على سطح البالون، فماذا سيحدث لهما عندما تتفاخ البالون؟ ستجد أن النقطتين تتباعدان عن بعضهما بعضاً مع زيادة حجم البالون. وكما في حالة البالون، فإن حجم الكون ما زال في زيادة مستمرة، وكل شيء فيه يبتعد عن كل شيء آخر؛ أي أن المسافة ما بين النجوم وال مجرات والمذنبات في زيادة مستمرة.

وتخيل أنك تشاهد تمدد الكون في فيلم كارتون، كيف سيبدو لك الكون إذا قمت بإدارة الفيلم بصورة عكسية نحو بدايته؟ سوف ينكش الكون ويتضاءل حتى يصير نقطة واحدة، أليس كذلك؟ هذا ما فعله العلماء بالضبط؛ فقد عادوا إلى بداية الانفجار الكبير، وأدركوا أن الكون المستمر في التمدد بدأ من نقطةٍ وحيدة.

وهذا الانفجار الذي سمي بالانفجار الكبير، أصبحنا ننظر إليه باعتباره النقطة المبدئية التي قرر الله أن يبدأ إيجاد الكون منها. وخلق الله بهذا الانفجار الجسيمات شديدة الصغر، التي تشكل منها الكون، وبالتالي ظهرت المادة إلى الوجود، ثم انتشرت بسرعةات هائلة. وكانت البيئة المتكوّنة في اللحظات الأولى بعد الانفجار تُشبه أكلة "شوربة" من المادة، مكونةً من جسيماتٍ دقيقةٍ مختلفة، ثم مع مرور الوقت بدأت هذه الكارثة العظيمة تتحول إلى هيكل منظم؛ حيث خلق الله الذرّات من الجسيمات الدقيقة، وفي النهاية خلق النجوم من الذرّات، وهكذا خلق الله العالم وكل ما فيه.



هل نستطيع في هذه الحالة القول إنَّ الكون المُتقن لم يُخلق، وأنَّه جاء إلى الوجود تلقائياً؟ سوف يبدو هذا الادَّعاء - بلا شكٍ - غريباً جداً، فالله ربُّنا هو الذي خلق لهذا الكون نظامه الذي لا خلل فيه.



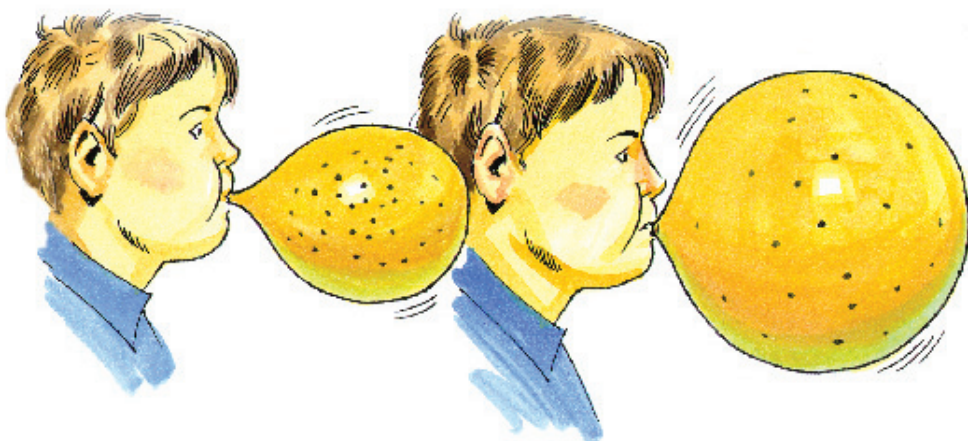
بِكَيْدِيْعِ السَّمَاءِ اَتِيْ وَالْأَرْضِ ...  
[سُورَةُ الْأَنْعَامُ : ١٠١]

نُدْرِكُ أَنَّ الْكَوْنَ الَّذِي نَعِيشُ فِيهِ أَكْبَرُ مِنَ الْمَدِينَةِ الَّتِي رَأَيْنَاهَا فِي الصُّورَةِ السَّابِقَةِ بِمَا لَا مَجَالٌ مَعَهُ  
لِلْمَقَارِنَةِ، كَمَا أَنَّ بِهِ هِيَاكِلَ أَكْثَرَ رَوْعَةً مِنَ الْمَدِينَةِ.

وكما يشرح المثال الخاص بتكون الصورة من نقاط الألوان، فإن المادة تجمّعت سوياً وشكّلت الصورة المتقنة التي نراها حين ننظر إلى الأعلى نحو السماء، أي أنها كونت النجوم والشمس والكواكب. ولكن هل يمكن تخيل حدوث تلك الأشياء كُلُّها من تلقاء نفسها؟

كيف يمكن أن تكون النجوم في السماء، والكواكب والشمس والقمر والأرض قد ظهرت إلى الوجود نتيجةً لتساقط الذرات وتجمّعها بالصدفة بعد انفجار؟ وماذا عن أمك وأبيك وأصدقائك، والطيور والقطط، وثمرات الموز والفراولة...؟ بالطبع من المستبعد جداً أن يكون هذا قد حدث، فمثل هذه الفكرة ستكون خالية من المنطق؛ مثلها مثل الادعاء القائل إنَّ بيتهما لم يبنيه بناؤون، ولكنه ظهر إلى الوجود من خلال الإرادة الحرّة للبلاط والطوب، بالصدفة البحتة. ونعرف كلنا بأنَّ وحدات الطوب التي تنتشر نتيجة انفجار قبلة لا تكُون أكواخاً صغيرة، وإنما تتحول إلى صخور وفتاتات منتشرة على الأرض، ومع الوقت تندمج وتختفي في تربة الأرض.

وتوجد فكرة واحدة تتطلب تركيزاً خاصاً؛ فكما تعرف فإنَّ نقاط اللون هي مادة لا وعي لها ولا حياة فيها. وينتُج عن هذا أنه يستحيل على نقاط الدهان أن



مثلاً تتباعد النقاط الصغيرة المرسومة على البالون عن بعضها البعض، فإنَّ الأجرام السماوية تتبع عن بعضها نتيجة الانفجار العظيم.



وأثناء رحلة البقع الصغيرة، تبدأ أشياء غير معتادة في الحدوث؛ فبدلاً من حدوث فوضى عارمة للنقاط ثم اختفائها في النهاية، فإنّها تبدأ في التفاعل مع بعضها بعضاً كما لو كانت مخلوقاتٍ عاقلةً. وتبدأ النقاط الصغيرة التي كانت في البدء خليطاً من الألوان في فرز نفسها وترتيب أنواعها في شكل ألوانٍ مستقلة، فهذا أزرق، وذاك أصفرُ وثالثُ أحمرُ، ثم تبدأ النقاط من نفس مجموعة الألوان تتجمع معاً، وتستمر في التحرك بعيداً عن بعضها البعض.

وتحدث بعد ذلك كله أشياءً أغربُ من هذا؛ حين تجتمع خمسينات نقطةٍ زرقاء معاً، وتستمر في رحلتها على شكل نقطة كبيرة. ويحدث في الوقت ذاته، وفي رُكنٍ آخرٍ من مساحة الفضاء أندماج لثلاثمائة نقطةٍ حمراء، واندماج آخر لمائتي نقطةٍ صفراء في ركن آخر، حيث تستمر كل منها في التباعد عن النقاط الأخرى معاً. وتتباعد مجموعات الألوان المستقلة عن بعضها بعضاً، وتبدأ في تكوين صورة جميلة، كما لو كانت تتبع أوامر صادرةً من أحدٍ ما.

وتبدأ بعض النقاط في التجمّع معًا مكونة صوراً للنجوم، وتتجمّع نقاط أخرى مكونة صورةً للشمس، وتتجمّع نقاط غيرها لنكون كواكب تدور حول الشمس. إذا تخيلت أنك رأيت صورة مثل هذه، هل سوف تعتقد أنَّ أنفجاراً في وعاء من الألوان تسبب في تكوين هذه الصور بالصدفة؟ لن يوجد من يعتقد بإمكانية هذا.

## هارون يحيى (عدنان أو قطرار)

منتظمة ذات معنى، ولكن يمكنها فقط أن تُدمر صورةً جميلة قائمة. ويتفوّق النظام الذي نتج بعد الانفجار الكبير، والذي ظهر منه الكون، في إتقانه بالنسبة للأمثلة التي أوردناها؛ من مدينة كبيرة، أو وعاء للألوان، ولا يمكن لأيٍ منها أن ينتج عن الصدفة.

لا ينتج هذا النظام المثالي المتقن إلا عن إرادة الله العظيم سبحانه، فالله قادر على خلق أي شيء، وذلك بقوله له: كن فيكون.

وقد خلق الله، من أجلنا، عالماً جميلاً، داخلاً كوناً غايةً في الإتقان، وخلق فيه الحيوانات والنباتات. وخلق الشمس لتُضخّ الطاقة وتُدفّنا. وضبط المسافة بين الشمس والأرض بدقةً متناهية، بحيث أنَّ الأرض لو كانت أقربَ قليلاً من الشمس؛ لكان عالمنا غايةً في السخونة، وإذا كانت أبعدَ لَكُناً قد تجمّدنا من البرد.

وكلما كشف العلماء المزيد من الحقائق كلما زادت معرفتنا أكثر فأكثر بقدرة الله. وتأتي هذه المعرفة من أنَّ المادة لا يمكنها أن تصل إلى قرارات، ولا أن تنفذ أيّاً من هذه القرارات، مما يعني أنَّ هناك خالقاً يُصمّم ويخلق هذا الكون. أمّا المادة، وهي المكوّن الأساسي للنجوم والبشر والحيوانات والنباتات وكلِّ

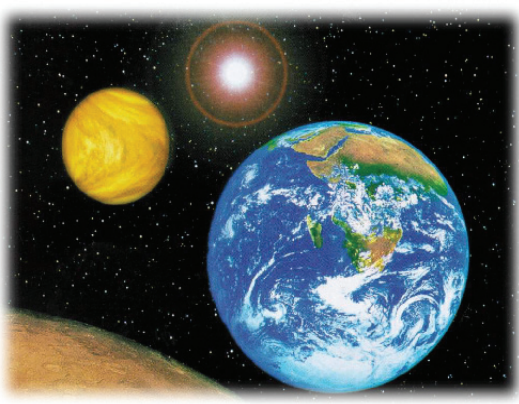
إذا فكرت في كيفية تمدد الكون كما تُشاهد فيلمًا، فادر المناظر في الاتجاه العكسي أي من نهاية الفيلم نحو بدايته، وستدرك أنه كان على شكل نقطة واحدة في البداية.

تجمع تلقائياً معاً وتكون صوراً. ونحن لا نتحدث في الحقيقة عن صور، وإنما عن تكون كائنات حية واعية. وبالتالي فإنه من المستبعد، بصورة مؤكدة جداً، أنَّ كائناتٍ حيَّةٍ مثل البشر والنباتات والحيوانات ظهرت إلى الوجود من مادة غير حية بالصدفة البحتة.

ولنفهم هذا بصورة أوضح يجب أن نتفكر في أجسادنا؛ وسنجدها بأنَّها تكون من جزيئات دقيقة جداً، لا ترى بالعين المجردة مثل البروتينات والدهون والماء... وتكون هذه الجزيئات خلائياً، ومن تلك الخلايا تتكون أجسادنا. والتنظيم المثالي في أجسادنا هو نتاج لتصميم خاص؛ فقد خلق الله أعيننا التي نرى بها، وأيدينا التي نمسك بها هذا الكتاب، وأرجلنا التي تُمكّنا من المشي. وحدد الله مسبقاً قبل أن يخلقنا كيف سننمو ونتطور في أرحام أمهاتنا، وإلى أي طول سنصل، وما هي ألوان أعيننا وكيف ستكون.

## إِنَّهُ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ

لو تذكريت، فإننا سعيَنا في بداية هذا الكتاب لتقديم الإجابة الصحيحة لشخص لا يؤمن بالله، والآن لديك الإجابة الصحيحة، فالانفجارات لا تنتج عنها صورة



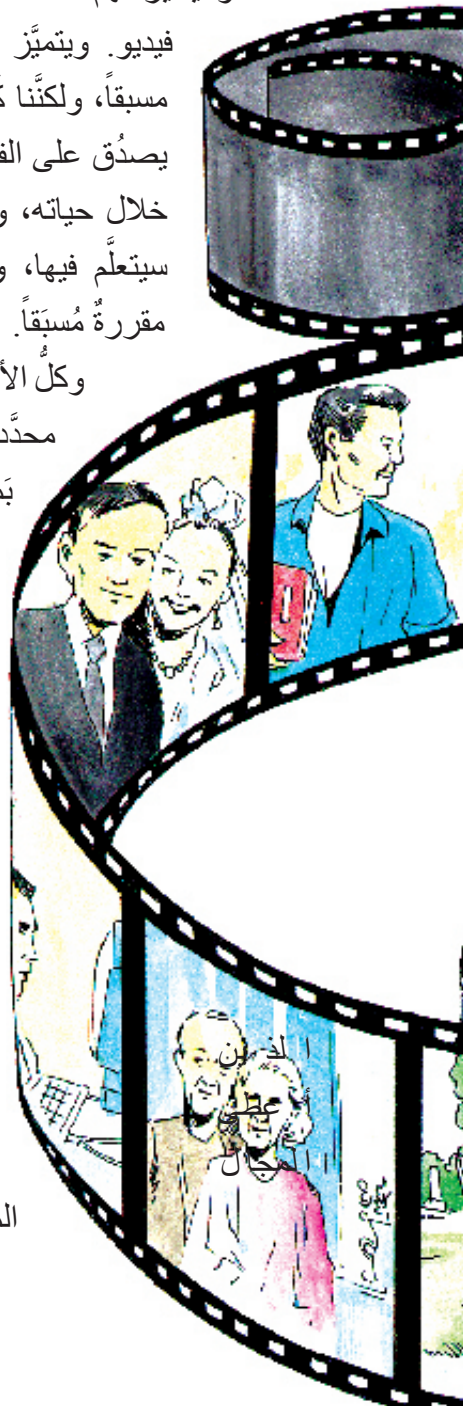
سوف تنتشر قطرات ألوان الدهان في الوعاء نتيجة الانفجار، فهل يمكن لنقطات الألوان التي تنتشر بصورة عشوائية أن تجتمع تلقائياً لتكون الصورة التي نراها في الفضاء الخارجي؟ الواقع أنَّ تكون مثل هذه الصورة تلقائياً شيءٌ مستحيل تماماً. والحقيقة أنَّ الدَّفاع عن نظرية ظهور الكون إلى الوجود صدفة أقلَّ منطقيةً وقبولاً للتصديق من اقتراح تكون الصورة تلقائياً.

الذى لا يشاركه فيه غيره.

ولتيسير فهم هذه الفكرة يمكننا أن نشبّه القدر بفيلم مسجّل على شريط فيديو. ويتميز الفيلم في هذه الحالة ببدايته ونهايته المعروفتين مسبقاً، ولكننا كمشاهدين سوف لن نعرفها حتى نشاهد الفيلم. وما يصدق على الفيلم يصدق على القدر، فكل ما سوف يفعله الإنسان خلال حياته، وكل الأحداث التي سيتعرّض لها، والمدارس التي سيتعلّم فيها، والبيوت التي سوف يسكنُها، ولحظة موته، كلها مقررة مسبقاً.

وكل الأحداث التي تحدث للإنسان سواء كانت خيراً أو شراً، محددة مسبقاً في علم الله، وكل إنسان يقع تحت الاختبار بما يتوافق مع هذا السيناريو المكتوب خصيصاً له. وإنما لا يسبق؛ فإن الإنسان، وفقاً لهذا السيناريو، يمرُّ على سلسلة من الأحداث ثم يحدد إيمانه وتصرُّفاته، وبالإضافة إلى ردود أفعاله تجاه هذه الأحداث يحدد مصيره في الحياة الآخرة.

وتعطي معرفة القدر راحةً كبيرة للإنسان، فهي رحمة من الله، لأنَّه لا داعي للإنسان من إحساسه بالأسى نتيجة للأحداث التي تقرَّرت مسبقاً، أو فلقه من عدم سير الأمور على ما يُرام. ويبيّن الله الذين يصبرون في مواجهة الفتَن بجَنَّات النعيم، يُذَكِّرون أنَّه لا شيء يحدث إلا بإرادة الله، وقد لنا رُسُل الله أَفْضَل النماذج التي نقتدي بها في هذا. ويُكَافِئُ الله مثل هؤلاء بجَنَّات النعيم نتيجة إيمانهم المثالي وسلوكهم القوي.



شيء، حيٌّ أو جامدٌ، وتُخضع كل هذه الأشياء لسيطرة الله، مما ينبع عنه انتظام الحياة على الأرض، لأنَّ كُلَّ شيءٍ من خلق الله الذي يعطي كُلَّ شيءٍ خلُقَهُ ونظمَهُ.

## خَلَقَ اللَّهُ كُلَّ إِنْسَانٍ وَلَهُ قَدْرٌ مُحَدَّدٌ

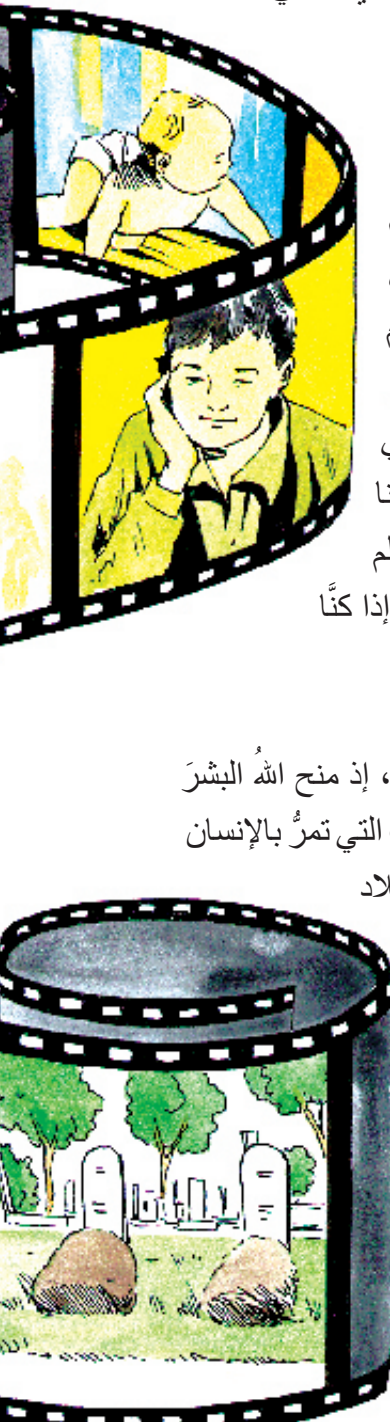
ذكرنا في بداية هذا الكتاب أنَّ الله خلق آدم عليه السلام الذي تناслед منه كل البشر. ومنح الله البشر الحياة في هذا العالم ليختبرهم، كما أرسل إليهم الرسل ليعرّفوه بمسؤولياتهم.

ويُخضع كُلُّ إنسانٍ للاختبار من خلال الأحداث التي تمرُّ عليه؛ أي أننا نخضع للاختبار من خلال ردود أفعالنا تجاه الأحداث التي تقابلنا، ومن خلال الطريقة التي نتكلّم بها، وصمدونا في وجه الصعاب. وإنماً فإننا نختبر ما إذا كُنَّا نتصرّف بصورة صحيحة أم لا.

ويحدُّد هذا الاختبار مصيرنا في الحياة الآخرة.

ويتضمن الاختبار الخاص بالحياة الدنيا سرًا هاماً جدًا، إذ منح الله البشر رحمةً واسعة حين قررَ قدرَهم. ويعني القدرُ أنَّ كُلَّ الأحداث التي تمرُّ بالإنسان خلال حياته بأكملها قد حدَّدها الله مُسبقاً، حتى من قبل ميلاد الإنسان الذي يتعرّض لها. ولكل إنسان قدرُهُ الخاصُّ به

كُلُّ ما يحدث للإنسان منذ ولادته إلى موته مُحدَّدٌ مُسبقاً في قدره، ويُمْكِنُكَ أن تُشبِّهُ بشريط فيلم، فلو أننا أخذنا شريط فيلم ونظرنا فيه بعد ذلك فيمكننا رؤية أُولَئِكَ ووسطِهِ وآخرِهِ في نفس اللحظة.



عبر تاريخ البشرية. ولا نعلم من هؤلاء الرسل إلا الذين وردت أسماؤهم في القرآن الذي هو آخر وحي أنزله الله. ويعطي لنا الله معلومات عن حياة الرسل حتى نتمكن من فهم سلوكهم. ويخبرنا، من خلال عرض حياة رسليه، بالأسلوب السليم للعيش، وكيف نسلك سلوكاً قوياً في هذه الدنيا. ولا يمكن لأية وسيلة، دون رسالات الله وتعاليمه، أن تعرّفنا كيف نسلك سلوكاً سليماً في هذه الحياة، ولا أن نعرف أي السلوكيات أفضل وأكثر توافقاً مع القيم الواردة في القرآن الكريم. كما لا يمكننا معرفة السلوك الذي يوصلنا إلى رضا الله وثوابه غير المنقضي، ولا الذي يؤدي بنا إلى عقوبته، إلا من خلال تعاليم الله.

ويخبرنا الله في القرآن الكريم أنه أرسل رسليه عبر تاريخ البشرية لجميع الأقوام والمجتمعات، فدعوهם لعبادة الله وحده ودعائه وطاعة أوامره، كما أنذروهم بالالتعرض لعقوبة الله وعذابه إذا لو يفعلوا ما أمروا به، وباختصار فإنهم بشرؤ المؤمنين بالجنة، وأنذروا الكافرين الذين يرتكبون أفعالاً أثمة بالنار والعقاب الأليم (وسوف تتناول الجنة والنار بشكل موسّع في الفصول التالية من الكتاب). وقد كان محمد، عليه الصلاة والسلام، آخر الرسل الذين بعثهم الله للبشرية، وكان القرآن المُنزل عليه آخر الكتب السماوية.

وقد فقدت الرسالات السابقة التي أرسلها الله مصداقيتها؛ حين أدخل عليها الجهل وذوو المقاصد السيئة كلماتٍ من عندهم وفقراتٍ خاصةً بهم. ولهذا السبب فإنَّ الوحي الأصلي الحقيقي الذي أنزله الله للبشر في الرسالات السابقة لم يبق إلى هذا اليوم. ولكنَّ الله عالج هذه المشكلة بإرسال القرآن الكريم؛ الكتاب الذي لا يمكن تبديله وتحريفه.

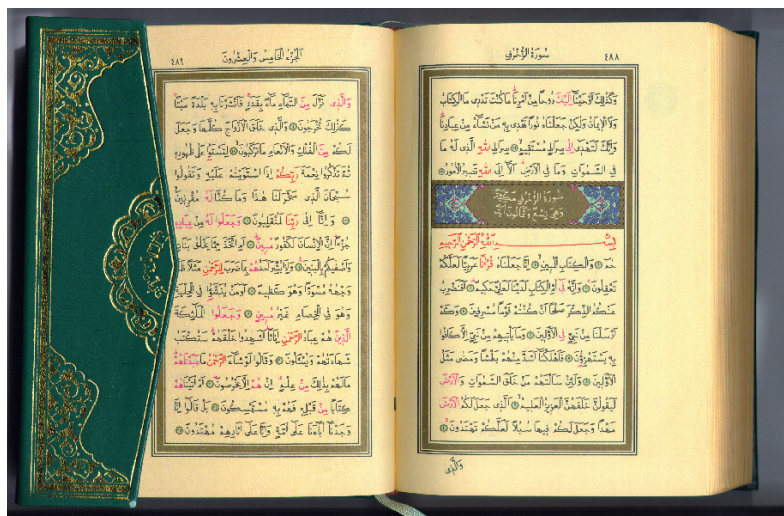
وقد حفظ الرسول محمد صلى الله عليه وسلم ومن جاء بعده من المسلمين القرآن حفظاً متميّزاً. والقرآن يتميّز بوضوحه؛ فيُمكّن لأي إنسان أن يفهمه. ويمكننا، حين نقرأ القرآن، أن ندرك فوراً أنه كلام الله. وقد حفظ الله القرآن الذي بقي دون أي تعديل، وما يزال حافظه، فهو الكتاب السماويُّ الوحيد الذي سوف يُسأل الناس عنه إلى يوم القيمة.

# الله أرسل الرسول وأنزل الكتاب

قدَّمنا في الفصول السابقة أمثلة ودلائل تساعدنا لأن ندرك ونفهم قدرة الله وعظمته إلى حد ما. وقد منحنا الله القدرة على التفكير وعلى الاستدلال حتى نتمكن من معرفته.

وقد أنزل الله إلينا كذلك الكتب السماوية التي يعرّفنا فيها بنفسه، ويخبرنا بما يريده منّا في هذه الكتب. وزيادة على هذا؛ كلف الرسول وأرسلهم ليقدموا للناس نماذج بسلوكيهم الممتاز، ويوصل هؤلاء الرسل وحي الله الصافي الذي يرشد البشرية.

ويصعب معرفة عدد الرسل الذين أرسلهم الله بالتحديد، رغم أن هناك أحاديث تذكر أنه كان هناك ثلاثة عشر وثلاثة وسبعين، وعدد أكبر بكثير من الأنبياء



القرآن هو الكتاب السماويُّ الوحيد الذي أنزله الله، وبقي دون تغيير.

ويقصد الله بأولي الألباب نوعية من الناس يعرفون أن القرآن كلام الله؛ وبالتالي تفكّر وتستخدم المنطق وتسعى لتعلم القرآن لتحيا وفقاً لأوامره. يُحَمِّل الله من يُرسَل إليهم الرسُل مسؤولية طاعة أوامرها، إذ لن يكون من حق أحدٍ من الناس بعد أن يصله وهي من الله أن يقدم اعتذاراً يوم الحساب، لأنَّ رُسُلَ الله يعْرِفُونَ أقوامَهُم بِوُجُودِ اللهِ، وما الذي يريده الله منهم. وما إن يسمع شخص رسالَةَ اللهِ فَإِنَّهُ يَكُونُ مَسْؤُلًا عَلَيْهَا، وقد أخبرنا القرآن بذلك فيما يلي:

**رُسُلًا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِنَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهِ حُجَّةٌ بَعْدَ الرُّسُلِ  
وَكَانَ اللهُ عَزِيزًا حَكِيمًا [سورة النساء: 165]**

وقد خلق الله جماعات عديدة من الناس على وجه الأرض، ورفضت بعضُ من تلك الجماعات ما جاءت به رُسُلُها، وأنكرت على الإطلاق كونَهم رُسُلًا، وقد عوقبت هذه الجماعات لأنها لم تستمع لكلمات رُسُلها ولم تطع أوامر الله. وقد تَوَعَّدَ اللهُ هُؤُلَاءِ الْمُتَمَرِّدِينَ، على لسان رسُلِهِ، بحياة مليئة بالشقاء في الدنيا، ورغم هذا استمرَّ هُؤُلَاءِ الأقوام في معارضة أنبيائهم وتجريهم. ويزيد على ما سبق أنَّ العنف استبدَّ بهم، في بعض الأحيان، للدرجة التي وصلوا فيها إلى قتل أنبيائهم؛ وبناءً على ذلك عاقبهم الله بما يستحقونه من عقاب، وبمرور الوقت حلَّت مُحَلَّهم مجتمعاتٌ أخرى جديدة. ويحكي لنا القرآن عن حال مثل هُؤُلَاءِ الأقوام فيما يلي:

**أَلَمْ يَرَوْا كَمْ أَهْلَكْنَا مِنْ قَبْلِهِمْ مَنْ قَرَنَ مَكَانَهُمْ فِي الْأَرْضِ مَا لَمْ نُمْكِنْ لَكُمْ وَأَرْسَلْنَا السَّمَاءَ عَلَيْهِمْ مَذْرَارًا وَجَعَلْنَا الْأَهَارَ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهِمْ فَأَهْلَكَنَاهُمْ بِنُنُوبِهِمْ وَأَنْشَأْنَا مِنْ بَعْدِهِمْ قَرْنَانِ أَخَرِينَ [سورة الأنعام: 6]**

وسوف نتناول بالتفصيل في الفصول القادمة السلوك النموذجيًّا للأنبياء الذين جاهدوا ضدَّ المتمرِّدين من أقوامهم.

ويقرأ المسلمون اليوم نفس القرآن، في كل مكان من العالم، ولا يمكن أن تجد اختلافاً في حرف ولا كلمة ما بين مصحف وآخر. ويوجد تطابق تامٌ بين القرآن الذي هو بين أيدينا، والقرآن الذي أُوحى إلى الرسول محمد عليه الصلاة والسلام، والذي جمعه الخليفة الأول "أبو بكر"، ثم نسخه بعد ذلك الخليفة "عثمان" رضي الله عنهم، وقد مررت على حياتهما 1400 عام، حيث يوجد بينهما تطابق كلمة بكلمة، وحرف بحرف. ويعني هذا أنه منذ نزول القرآن على النبي محمد عليه السلام، فإنه بقي كما هو لم يُمسَّ بتحريف، وحدث هذا نتيجةً لحفظ الله للقرآن من شرار الناس الذين أرادوا تغييره أو إضافة أجزاء إليه. ويؤكد الله سبحانه في أحد آياته حفظه الخاص للقرآن الكريم، فيقول:

**إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الْكِتَابَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ [سورة الحجر: 9]**

ويشير الله بكلمة نحن إلى نفسه، فلا يوجد إله آخر بجوار الله الذي لا شريك له؛ فهو الله العظيم الموجَد لكل شيء، المحيط بكل شيء علماً. ويُشير الله إلى نفسه في بعض أجزاء القرآن بقوله "أنا"، وفي أجزاء أخرى بقوله "نحن"، وتستخدم اللغة العربية - وهي لغة القرآن - كلمة "نحن" للإشارة إلى جماعة، أو إلى شخص واحد بُغية إثارة الإحساس بالعظمة والاحترام لدى السامع، ويُشبَّه هذا استخدام الملوك بكلمة "نحن" في بعض اللغات كالإنجليزية.

وستُقدَّم لك في الأجزاء التالية من هذا الكتاب نماذج من آيات القرآن وسورة. وتتميز كلمات القرآن بأنها أصح الكلمات على الإطلاق لأنها كلمات الله الذي يعرفنا أكثر مما نَعْرَف أنفسنا.

ويبيّن الله لنا في القرآن أنه يريد منا أن نتعلّم دروساً من حياة الأنبياء، حيث يقول في إحدى الآيات الكريمة:

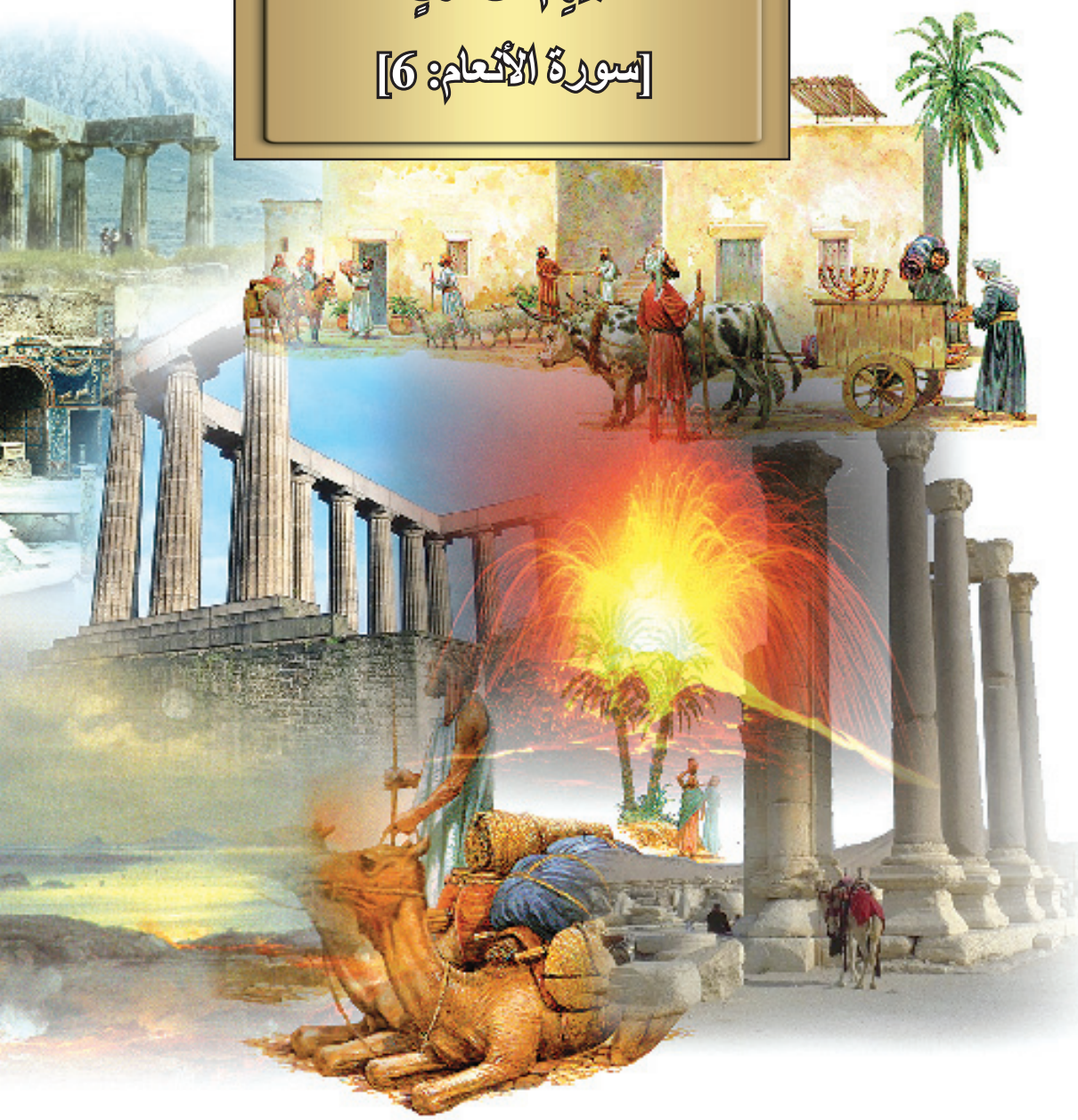
**لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِّأُولَئِكَ الْأَبْلَابِ مَا كَانَ حَدِيثاً يُفْتَرَى وَلَكِنْ تَصْدِيقَ الْذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ كُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً لِّفُقُومٍ يُؤْمِنُونَ**

[يوسف: 111]



أَلَمْ يَرَوْا كُمْ أَهْكَمَ دِين  
قَاتِلِمِ مِنْ قَرْنِ

[سورة الانعام: 6]



كائن بشريٌ كان آدم، يُقدمون مزاعمهم الخاصة، فزيفوا شخصيةً لأول إنسان. ووفقاً للسيناريو الخيالي الذي ألغوه؛ فإنَّ البشرَ والقرودَ غيرَ المذنبة (أي التي لا ذيل لها؛ مثل الشمبانزي والغوريلا) نبعت مَن مخلوقٌ واحدٌ، أي أنَّ لها سلفاً مشتركاً، ثم تطوروا مع مرور الوقت إلى حالتهم الحالية. فإذا سألهُم عن كيفية حدوث هذه الأحداث غيرَ المعتادة، فإنَّ لديهم إجابةً واحدةً هي قولهم: «حدثت بالصدفة». وإذا طلبتَ مِنْهُم تقديم أيِّ دليلٍ على زعمِهم فإنَّهم لا يستطيعون. واختصاراً لما سبق؛ فإنَّه لا توجد ولا قطعةٌ واحدةٌ مَن بقايا الكائنات الحية تثبت أنَّ الإنسان تطورَ من مخلوقٍ آخر.

إذا سألهُم ما هي هذه البقايا مَن الماضي؟ فهناك إجابةٌ جاهزةٌ: إنَّ بعض المخلوقات الحية تركَ آثاراً حين تموت، وهذا البقايا التي نسمُّها حفرياتٍ؛ تبقى لملايين السنين دون تغيير. ولكنَّ ليحدثَ هذا؛ فإنَّه يجب على هذا المخلوق أن يُحبس فجأةً في بيئةٍ خاليةٍ من الأكسجين. وعلى سبيل المثال؛ إذا حدث أنَّ تمَّ لطائرٍ على الأرض تغطيته فجأةً بِكُومٍ مَن الرَّمال لملايين السنين، فإنَّ بقايا هذا الطائر يُمكن أن تبقى إلى يومنا هذا. وبالمثل؛ فإنَّ هناك موادٌ تُفرزُها الأشجار تُسمَّى "الراتينجات"، وتغطي أحياناً هذه المادةُ التي تُشبَّه العسلَ حشرةً، ثم تتحول إلى مادةٍ صلبةٍ تُسمَّى "الكهرمان"، فتحفظ الحشرةَ الميتةَ لملايين السنين. وبهذه الطريقة نتمكنُ من جمع معلوماتٍ عن الكائنات الحيةِ التي كانت موجودةً في الأزمان الغابرة، وتُسمَّى هذه البقايا "حفريات".

ولا يمكن لمن يقترحون أنَّ الإنسان الأول ظهر إلى الوجود متناسلاً من مخلوق يشبه القردة غيرَ المذنبة، أنْ يُظهروا أيَّةً حفريَّةً تثبت مزاعمهم. أيَّ لم يعثر أحدٌ على أيَّةً حفريَّةً تنتهي لمخلوق غيرَ معتادٍ، نصفُه إنسانٌ، ونصفُه الآخر قردٌ غيرُ مذنبٍ. لكنَّ ما فعله هؤلاء الناس هو تقديمُهم لحفرياتٍ مُزيفةٍ، وصورٍ ورسوماتٍ لتغطية هذا التزييف، بل وأدخلوا هذه الرسومات المُزيفة في الكتب التعليمية للمدارس.

وتمَّ كشفُ عملياتِ التزوير هذه تدريجياً واحدةً واحدةً، ونشرُها باعتبارها

## الإِنْسَانُ الْأَوَّلُ وَالنَّبِيُّ الْأَوَّلُ: آدُمُ عَلَيْهِ السَّلَامُ

تذَكَّرُ أَنَّا حِينَ تَكَلَّمَا عَنْ خَلْقِ الْإِنْسَانِ قَلَّنَا أَنَّ أَوَّلَ إِنْسَانٍ ظَهَرَ عَلَى الْأَرْضِ كَانَ آدُمُ عَلَيْهِ السَّلَامُ، وَكَانَ آدُمُ أَوَّلَ الْأَنْبِيَاءِ أَيْضًا، أَيْ أَنَّ اللَّهَ أَرْسَلَ رَسُولًا لِأَوَّلِ جَمَاعَةٍ خَلَقَهَا عَلَى وَجْهِ الْأَرْضِ، وَعَلَّمَهَا دِينَهَا وَكَيْفَ يَكُونُ أَفْرَادُهَا عِبَادًا مُخْلِصِينَ لِلَّهِ. وَقَدْ عَلِمَ اللَّهُ آدُمُ كَيْفَ يَتَكَلَّمُ، وَعَلِمَهُ الْأَسْمَاءَ كُلَّهَا، وَيُخَبِّرُنَا الْقُرْآنُ عَنْ هَذَا فِيمَا يَلِي:

**وَعَلِمَ آدُمَ الْأَسْمَاءَ كُلَّهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى الْمَلَائِكَةِ فَقَالَ آنِبِئُونِي بِالْأَسْمَاءِ  
هُوَلَاءِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ [سُورَةُ الْبَقَرَةِ: 31]**

وَيُعْتَبَرُ تَعْلِيمُ الْكَلَامِ شَيْئًا هَامًا جَدًّا، فَالْإِنْسَانُ وَحْدَهُ مِنْ دُونِ جَمِيعِ الْكَائِنَاتِ الْحَيَّةِ لَدِيهِ الْقُدْرَةُ عَلَى الْكَلَامِ فَهِيَ خَاصَيَّةٌ لِلْبَشَرِ وَحْدَهُمْ. وَيَعُودُ الْفَضْلُ فِي الْكَلَامِ إِلَى الْقُدْرَةِ الْأَوَّلَيَّةِ الَّتِي خَلَقَهَا اللَّهُ وَبَتَّهَا فِي آدُمَ، حِيثُ أَصْبَحَ فِي قُدْرَةِ الْإِنْسَانِ أَنْ يَعْرَفَ الْأَشْيَاءَ مِنْ حَوْلِهِ وَيَعْطِيَ لَهَا أَسْمَاءً.

وَاسْتَطَاعَتِ الْأَجِيَالُ الَّتِي تَلَّتْ آدُمَ أَنْ تَتَكَلَّمَ بِدُورِهَا، وَأَنْ تَكُونَ لَهَا مَشَاعِعَ؛ فَتَتَمَكَّنُ مِنَ الشَّعُورِ بِالْأَسْفِ أَوِ الْحَمَاسِ، كَمَا ارْتَدُوا الْمَلَابِسَ، وَاسْتَخْدَمُوا الْأَدَوَاتَ وَالْأَجْهِزَةَ، وَتَمَلَّكُوا الْمَوَاهِبَ فِي الْمُوسِيقِيِّ وَالْفَنِّ. وَتُظَهَّرُ الْآلاتُ الْمُوسِيقِيَّةُ؛ مَثَلَ النَّايِ وَالرُّسُومِ الْجَدَارِيَّةِ، وَغَيْرُهَا مِنَ الْأَشْيَاءِ الَّتِي عَثَرَ عَلَيْهَا الْعُلَمَاءُ مَعَ بَقِيَايَا الْبَشَرِ الْأَقْدَمِينَ، أَنَّهُمْ كَانُوا أَنَاسًا مِثْلَنَا؛ أَيْ أَنَّهُ عَلَى خَلَفِ مَزَاعِمِ بَعْضِ النَّاسِ؛ فَإِنَّ الْبَشَرَ الْأَوَّلَيْنَ لَمْ يَكُونُوا أَبْدًا مُخْلُوقَاتٍ مَتَوْحِشَةً، وَلَمْ يَكُونُوا أَبْدًا مُخْلُوقَاتٍ وَسَطَا بَيْنَ الْقَرْدَ وَالْإِنْسَانِ.

وَتَعْلَمُ أَنَّهُ لَا الْقَرْدُ وَلَا أَيُّ مُخْلوقٍ أَخْرَى يُمْكِنُهُ الْكَلَامُ أَوِ التَّفْكِيرُ أَوِ التَّصْرِيفُ مِثْلُ الْإِنْسَانِ؛ فَقَدْ خَصَّ اللَّهُ الْإِنْسَانَ وَحْدَهُ بِكُلِّ هَذِهِ الْقُدْرَاتِ (وَلِلْمُزِيدِ مِنَ الْمَعْلُومَاتِ حَوْلَ هَذَا الْمَوْضِعِ يُمْكِنُ الرُّجُوعُ إِلَى كِتَابِ عَجَابِ خَلْقِ اللَّهِ لِهَارِوْنَ يَحِيَّ) وَرَغْمُ هَذَا فَإِنَّ بَعْضَ النَّاسِ الَّذِينَ لَا يَرِيدُونَ قَبْوِلَ الْحَقِيقَةِ الْقَائِلَةِ: إِنَّ أَوَّلَ

الرئيسي للشيطان الذي يتظاهر بصداقته إياك إنما هو أن يخدعك؟ ولنبدأ من البداية الأولى؛ لنتذكر أنفسنا لم كان الشيطان عدونا، ولنعرف هذا سوف نرجع إلى قصة آدم والشيطان في القرآن.

ويطلق القرآن لقب الشيطان حتى يوم الدين اسمًا عامًّا لكل الكائنات التي وهبت نفسها لاغواء الإنسان بعيداً عن طريق الله. ويذكر إبليس في القرآن باعتباره الشرير الأصيل الذي تمرد على الله حين خلق الله آدم.

ووفقاً للقصة القرآنية، فإن الله خلق آدم، ثم طلب من الملائكة بعد ذلك السجدة له. وامتننَّ الملائكة لأمر الله، أما إبليس فقد رفض السجدة لأدم، وأكَّد بصورةٍ فَجَّةً من التمرد على الله وعقوقٍ لَحَقَّ الله على عباده في أن يأمرهم بما يشاء، وتَبَحَّجَ بِكُونَه خيرًّا من الإنسان. فطرَد الله إبليس من حضرةٍ لعصيَانِه وسُوءِ أدبه.

وَقَبْلَ أَنْ يُغَادِرَ حَضْرَةَ اللهِ، طَلَبَ إبليسُ مِنَ اللهِ مُهْلَةً، حَتَّى يَتَمَكَّنَ مِنْ إِغْوَاءِ النَّاسِ. وَيَتَرَكُّزُ هُدُفُ إبليسِ فِي أَنْ يُغَوِّي النَّاسَ حَتَّى يَجْعَلُهُمْ يَحِيدُونَ عَنِ الظَّرِيقَةِ الْمُسْتَقِيمَ، أَثْنَاءِ الْمُهْلَةِ الَّتِي مُنْحَا اللهُ لَهُ. وَلَنْ يَتَوَرَّعَ الشَّيْطَانُ عَنْ شَيْءٍ فِي سَبِيلِ جَعْلِ أَغْلِبِيَّةِ النَّاسِ يَخْضُعُونَ لَهُ. وَقَدْ أَعْلَنَ اللهُ أَنَّهُ سَوْفَ يُرْسِلُ الشَّيْطَانَ وَأَتْبَاعَهُ إِلَى النَّارِ، وَيَذَكُّرُ القرآنُ هَذَا كَمَا يَلِي:

وَلَقَدْ خَلَقْنَاكُمْ ثُمَّ صَوَرْنَاكُمْ ثُمَّ قُلْنَا لِلْمَلَائِكَةِ اسْجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِيسَ لَمْ يَكُنْ مِنَ السَّاجِدِينَ قَالَ مَا مَنَعَكَ أَلَا تَسْجُدَ إِذْ أَمْرَنَاكَ قَالَ أَنَا خَيْرٌ مِنْهُ خَلَقْتَنِي مِنْ نَارٍ وَخَلَقْتَهُ مِنْ طِينٍ قَالَ فَاهْبِطْ مِنْهَا فَمَا يَكُونُ لَكَ أَنْ تَتَكَبَّرَ فِيهَا فَأَخْرُجْ إِنَّكَ مِنَ الصَّاغِرِينَ قَالَ أَنْظِرْنِي إِلَى يَوْمِ يُبَعَّثُونَ قَالَ إِنَّكَ مِنَ الْمُنْظَرِينَ قَالَ فَبِمَا أَغْوَيْتَنِي لَأَقْعُدَنَّ لَهُمْ صِرَاطَكَ الْمُسْتَقِيمَ ثُمَّ لَا تَبْيَهُمْ مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ وَعَنْ أَيْمَانِهِمْ وَعَنْ شَمَائِلِهِمْ وَلَا تَجِدُ أَكْثَرَهُمْ شَاكِرِينَ قَالَ اخْرُجْ مِنْهَا مَذْوِمًا مَذْحُورًا لَمَنْ تَبِعَكَ مِنْهُمْ لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنْكُمْ أَجْمَعِينَ [سورة الأعراف: 18-11]

وبعد طرد الشيطان بعيداً عن حضرة الله، شرع في الصراع الذي سوف



تزييفاتٍ علميةً. ونظراً لأنَّ أصحاب هذه المزاعم غير حكماء، ويتميّزون بالعناد، فإنَّه يكاد يكون من المستحيل عليهم أن يتقبّلوا وجودَ الله، ويدركوا أنَّه يخلق كُلَّ شيءٍ. ورغم أنَّ عدد هؤلاء الناس يتضاءل بصورة مستمرة، فإنَّه مازالت هناك بقيةٌ منهم تجتهد لنشر وجهات نظرهم المشوّهة، ويصرُّون على تبرير حُجَّتهم، ويفكّرون أنَّها صحيحةٌ علمياً. ورغم ذلك فإنَّ كُلَّ بحثٍ يتمُّ إجراؤه، وكلَّ دليلٍ يقدمه النابهون من العلماء يثبتُ أنَّ القرد غير المذنب لم يتطوّر إلى إنسان.

وكان آدم - وهو الإنسان الأوَّل الذي خلقه الله بعنايةٍ خاصَّةٍ - مماثلاً للإنسان المعاصر من جميع النواحي، ولم يكن يختلف عناً في أيِّ شيءٍ، وهذه هي الحقائق التي يُخَبِّرُنا الله بها في القرآن. وتبقى قضيةُ في غايةِ الأهمية يخبرنا الله بها عن آدم، وهي قَصْةُ آدم مع الشيطان عدوَّ البشرية.

### الشيطان عدوُّ البشرية الأكبر

يمكن أن تكون قد علمت بعض المعلومات عن الشيطان، ولكن هل تعرَّف أنَّه هو أيضاً يعرَّفُك جيّداً، ويلجاً بكلِّ الطرق إلى أن يغويك؟ وهل تعلم أنَّ الغرض

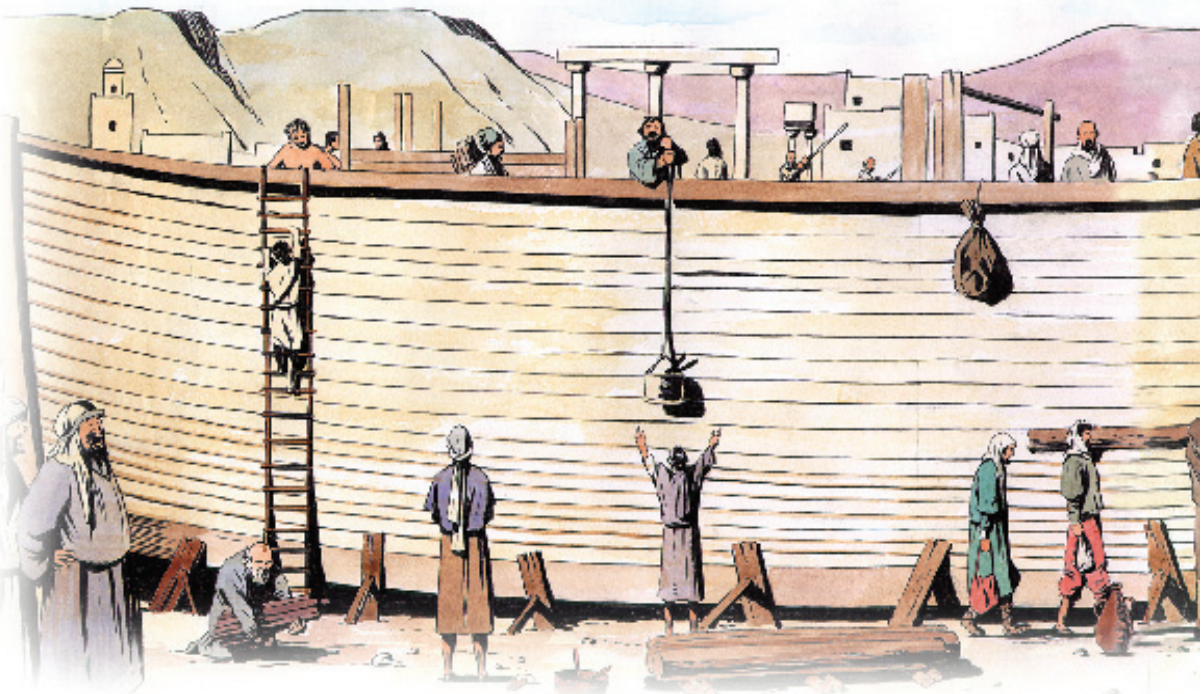
## نبي الله نوح عليه السلام



دعا نوح عليه السلام قومه إلى الطريق الصحيح، مثلاً مثل جميع الأنبياء، فأخبارهم بأن عليهم أن يؤمنوا بالله خالق كل شيء، ويجب عليهم ألا يعبدوا أحداً سواه، وإنما فإنهم سوف يعاقبون. ويُخبرنا القرآن عن هذا كما يلي:

**وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ إِنِّي لَكُمْ نَذِيرٌ مُّبِينٌ أَن لَا تَعْبُدُوا إِلَّا اللَّهُ إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ الْلِّيْلِ [سورة هود: 25 – 26]**

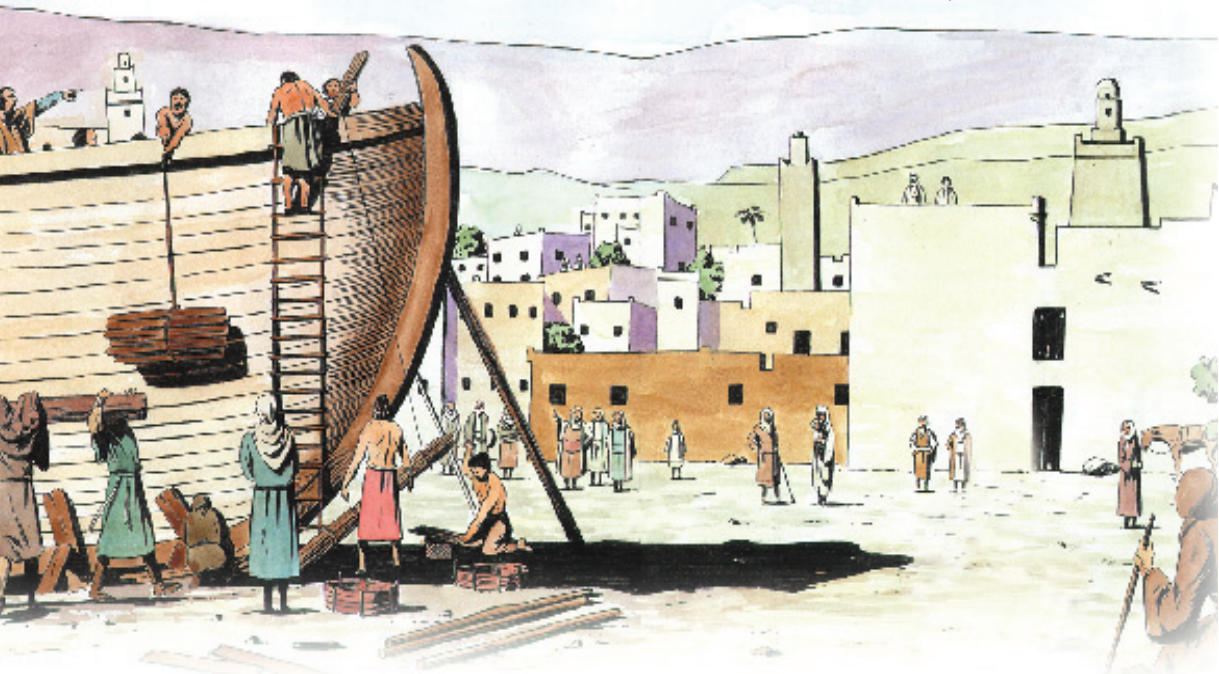
ورغم جميع تحذيراته، لم يؤمن بـنوح إلا قليل من الناس، وبناءً على ذلك،



يستمرُ إلى يوم الحساب. ومنذ ذلك الحين فإنه تسلّط على الناس بمكرٍ وخطٍ لإغواهم، مستخدماً طرقاً غير مسبوقةٍ ليحقق هذا الغرض. وكما فهمت الآن فإنَّ الشيطان عدوٌ يُمكّنَه أن يدخل إلى الإنسان بمكرٍ شديد ودهاء. ولهذا السبب يجبُ عليك أن تكون حذراً لتجوّه من حيّله.

ولا تنسَ أبداً أنَّ الشيطان يكمن لك الآن ويُخبط للإيقاع بك. وهو يُحاول في هذه اللحظة أن يمنعك من إكمال قراءة هذا الكتاب، ويُحاول منعك من التفكُّر فيما قرأتَه، ويُحاول أن يعوقك عن أداء الأفعال الخيرية، ويُغريَك حتى تُعاملَ الذين يكُبُرونَك بغير احترام وتعصيَّهم. كما يسعى لأن يمنعك من شُكر الله ومن الصلاة، ويُحاول أن يمنعك من أن تقول الصدقَ في جميع أحوالك. ويجبُ عليك ألا تسمح أبداً للشَّيْطَانَ من أنْ يخدعك ويعطُّلك عن أن تكون إنساناً ذا شخصيةٍ خيرية، ويعطُّلك عن الاستماع لصوت ضميرك.

ويجبُ عليك أن تلْجأ إلى الله وتُسأله أن يعينك وينجيك حين تُفكّر في فكرةٍ شريرة، أو حين تجد نفسك غير راغبةٍ في القيام بفعل خير، فهذا كله من الحيل الماكِّرة للشَّيْطَان، ولا تنسَ أبداً أنَّ الشَّيْطَان لا سيطرة ولا سُلْطَان له على من يمتلك الإيمان.



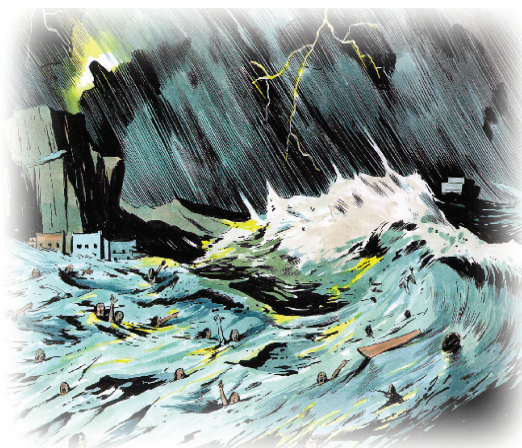
يتمكنوا من إنقاذ أنفسهم من الغرق.

وآمن عدُّ قليلٍ جَدًّا من الناس بالله ووثقوا به، مما قادهم لِرُكوب السفينة مع نوح وإنقاذ أنفسهم. وأخذ رُكاب السفينة من كُلّ نوع من الحيوانات زوجاً؛ كما أمرهم الله تعالى، ويحكي لنا القرآن هذه الأحداث كما يلي:

كَذَبْتُ قَبْلَهُمْ قَوْمٌ نُوحٌ فَكَذَبُوا عَبْدَنَا وَقَالُوا مَجْنُونٌ وَأَزْدْجَرَ فَدَعَا رَبَّهُ  
 أَنِّي مَغْلُوبٌ فَإِنَّصِرْ فَفَتَّحْنَا أَبْوَابَ السَّمَاءِ بِمَاءٍ مُنْهَمِرٍ وَفَجَرْنَا الْأَرْضَ  
 عَيْوَنَا فَالْتَّقَى الْمَاءُ عَلَى أَمْرٍ قَدْ قُدِرَ وَحَمَلْنَاهُ عَلَى ذَاتِ الْوَاحِدِ دُسْرِ  
 تَجْرِي بِأَعْيُنِنَا جَزَاءً لِمَنْ كَانَ كُفِرَ وَلَقَدْ تَرَكَنَاهَا آيَةً فَهُنْ مِنْ مُنْكَرِ  
 فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَنَذْرٌ [سورة القمر: 9 – 16]

وقد أبلغ جميع الأنبياء الذين أرسلهم الله لأقوامهم نفس التعاليم في الأساس، ودعوا أقوامهم لعبادة الله وطاعة رسله. ولم يسأل الرُّسُلُ أقوامهم أجراً في مقابل خدماتهم، فمن أرسلهم الله لنقل كلماته للناس لا يفعلون هذا، فالرُّسُلُ لا يقدّمون خدماتهم إلا نتيجة حبّهم لله وحُرْفَهم منه. ويُجَاهُ الرُّسُلُ، أثناء توصيل رسالاتهم، العديد من الصعاب حين يَذْمُمُهم أقوامهم ويعاملونَهم بقسوة. وزيادةً على هذا فإنَ بعض الناس تامروا على قتل أنبيائهم الذين أرسلوا إليهم، بل وتجراً بعضُهم فقتلُوه فعلاً. ولكن بما أنَ الأنبياء يخافون الله وحده ولا يخافون أحداً سواه،





فقد أمر الله نوحًا أن يبني سفينه عظيمه، وأخبره أنه سوف ينجي المؤمنين في هذه السفينه.

وأدهش بناء نوح للسفينة في منطقة لا يوجد فيها بحار هؤلاء الناس الذين لا يؤمنون بالله، فسخروا منه. ولم يدرك الذين يفقرن للإيمان ما الذي سوف يحدث لهم، ولكن الله كان يعلم.

وحيث اكتمل بناء السفينه هطل مطر غزير لأيام متعددة وغطى الماء الأرض حتى فاض على كل شيء. وقد أثبت العلماء حدوث هذه الكارثة التاريخية، حيث تم كشف العدید من الدلائل بالشرق الأوسط تظهر أن الكثیر من جبال اليوم غطتها المياه يوماً ما.

ولا شك أنك قد شاهدت العدید من الفيضانات في مختلف أنحاء العالم على شاشة التلفاز. وعادة ما يلجأ الناس إلى سطح المباني في مواجهة مثل هذه الكارثة، وينتظرون إثبات النجدة. ولا يمكن في مثل هذه الحالات لغير المراكب والطائرات المروحية (الهليكوبتر) أن تنقذهم، أما في وقت نبی الله نوح عليه السلام فلم يكن هناك ما ينقذهم إلا سفينه نوح. وتتمثل هذه الكارثة التي سميت طوفان نوح عقوبة خلقها الله خصيصاً لمعاقبة الناس الذين كفروا بنوح، ولأن هؤلاء الناس انتظروا النجدة من غير الله؛ فإنه لم يركب السفينه أحد من هؤلاء الذين صمموا آذانهم عن تحذيرات الله. ولم يضع هؤلاء ثقفهم في الله وإنما اعتمدوا على مخلوقات أخرى مثلكم.

ولا يمكن لأي شيء أن يحفظنا إلا إن أراد الله ذلك، ولكن الناس الذين أنكروا هذه الحقيقة تسلقوا الجبال أو انتقلوا إلى مناطق أعلى، ولكنهم رغم ذلك لم

ودعا إبراهيم قومه ألا يعبدوا إلا الله.

وَاتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ إِبْرَاهِيمَ إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ مَا تَعْبُدُونَ قَالُوا نَعْبُدُ  
أَصْنَامًا فَنَظَرَ لَهَا عَاقِفِينَ قَالَ هُلْ يَسْمَعُونَكُمْ إِذْ تَدْعُونَ أَوْ يَنْفَعُونَكُمْ  
أَوْ يَضْرُونَ قَالُوا بَلْ وَجَدْنَا أَبَانَا كَذَلِكَ يَقْعُلُونَ قَالَ أَفَرَأَيْتُمْ مَا كُنْتُمْ  
تَعْبُدُونَ أَنْتُمْ وَآبَاؤُكُمُ الْأَقْدَمُونَ فَإِنَّهُمْ عَدُوٌّ لِّي إِلَّا رَبُّ الْعَالَمِينَ الَّذِي  
خَلَقَتِي فَهُوَ يَهْدِي وَالَّذِي هُوَ يُطْعِمُنِي وَيَسْقِينِي وَإِذَا مَرِضْتُ فَهُوَ  
يَشْفِينِي وَالَّذِي يُمِيتُنِي ثُمَّ يُخْبِينِي وَالَّذِي أَطْمَعُ أَنْ يَغْفِرَ لِي خَطَايَايِّي يَوْمَ

الْدِينِ [سورة الشعرا: 69-82]

وحاول أعداء إبراهيم قتله حين دعاهم للإيمان بالله، فأشعلوا ناراً عظيمة  
والقوه فيها، ولكن الله حماه ونجاه منها ويُخبرنا القرآن بهذا كما يلي:  
فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ إِلَّا أَنْ قَالُوا أَقْتُلُوهُ أَوْ حَرْقُوهُ فَأَنْجَاهُ اللَّهُ مِنَ النَّارِ  
إِنْ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِّقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ [سورة العنكبوت: 24]

فَلَنَا يَا نَارُ كُونِي بَرْدًا وَسَلَامًا عَلَى إِبْرَاهِيمَ [سورة الأنبياء: 69]

وبما أن الله يخلق ويتحكم في كل شيء، فقد منعت إرادته النار من حرق إبراهيم، وهي معجزة من الله، ودليل على قدراته التي لا حدود لها. ولا يحدث شيء على وجه الأرض إلا بإرادة الله، إذ لا يمكن لشيء أن يحدث إلا بإرادته وتحت سيطرته. وإذا لم يُرد الله، فلا يمكن لشخص أن يُؤدي أو يقتل شخصا آخر، وذلك مصداقاً لقوله تعالى:

وَمَا كَانَ لِنَفْسٍ أَنْ تَمُوتَ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ كِتَاباً مُّوجَّلًا وَمَنْ يُرِدْ ثَوَابَ  
الْدُّنْيَا نُوْتِهِ مِنْهَا وَمَنْ يُرِدْ ثَوَابَ الْآخِرَةِ نُوْتِهِ مِنْهَا وَسَنْجِزِي الشَّاكِرِينَ

[سورة آل عمران: 145]

ولم يمُتْ إبراهيم رغم أنه ألقى في النار، لأنَّ أَجَلَ موته الذي حَدَّه الله مُسبقاً  
لم يكن قد حان بعد، فأنجاه الله من الناس بإذنه.



فإنه لم تتبطّهم ولم تُخْفِمْ أَيَّةً مُعَوَّقاتٍ، ولم يَنْسَ الرُّسُلُ أبداً أَنَّ اللَّهَ سُوفَ يُكَافِئُهُمْ بَسَاءَءِ، سُوَاءٌ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا أَوْ فِي الْحَيَاةِ الْآخِرِيَّةِ.

### نَبِيُّ اللَّهِ إِبْرَاهِيمُ عَلَيْهِ السَّلَامُ

سوف نناقشُ في هذا القسم بتوسيع العديد من مزايا بعض الرُّسُلِ الذين لفتَ اللَّهُ انتباهاً إِلَيْهِمْ فِي الْقُرْآنِ الْكَرِيمِ .

كان إِبْرَاهِيمُ عَلَيْهِ السَّلَامُ أَحَدَ هُؤُلَاءِ الرُّسُلِ . وَحِينَ كَانَ إِبْرَاهِيمُ صَغِيرًا ، وَلَا يُوجَدُ أَحَدٌ مِنْ حَوْلِهِ يُذَكِّرُهُ بِوُجُودِ اللَّهِ ، قَامَ بِفَحْصِ السَّمَاوَاتِ ، فَقَادَهُ هَذَا لِيَفْهَمَ أَنَّ اللَّهَ يَخْلُقُ كُلَّ شَيْءٍ ، وَيَذَكُّرُ لَنَا الْقُرْآنُ هَذَا كَمَا يَلِي :

وَكَذَلِكَ نُرِي إِبْرَاهِيمَ مَلَكُوتَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَلَيَكُونَ مِنَ الْمُوْقِنِينَ فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ اللَّيْلُ رَأَى كَوْكِبًا قَالَ هَذَا رَبِّي فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لَا أُحِبُّ الْأَفْلِينَ فَلَمَّا رَأَى الْقَمَرَ بَارِغًا قَالَ هَذَا رَبِّي فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لَنِّي لَمْ يَهْدِنِي رَبِّي لَا كُونَنَ مِنَ الْقَوْمِ الضَّالِّينَ فَلَمَّا رَأَى الشَّمْسَ بَارِغَةً قَالَ هَذَا رَبِّي هَذَا أَكْبَرُ فَلَمَّا أَفَلَتْ قَالَ يَا قَوْمِ إِنِّي بَرِيءٌ مِمَّا تُشْرِكُونَ إِنِّي وَجَهْتُ وَجْهِي لِلَّذِي فَطَرَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ حَنِيفًا وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ

[سورة الأنعام: 75 – 79]

### نبیُّ اللهُ موسىٰ علیهِ السلام

يشير اللهُ كثيراً إلى نبیِّهِ موسىٰ علیهِ السلام في القرآن الكريم. وقد أنزل اللهُ التوراةَ على موسىٰ، ولكنَّ التوراةَ التي بَيَّدَ اليهودَ الْيَوْمَ، والعَهْدُ الْقَدِيمُ الَّذِي بَيَّدَ الْمَسِيحِيِّينَ فَقَدَا مَصَادِيقَهُمَا الْأَصْلِيَّةَ، فقدَ أَدْخَلَتْ عَلَيْهِمَا كَلْمَاتُ الْبَشَرِ وَإِضَافَاتُهُمْ. ولكنَّ يَهُودِيَّيِّيِّ العَصْرِ الْحَالِيِّ وَمَسِيحِيَّيِّيِّيِّ يَقْرَأُونَ تِلْكَ الْكِتَابَ الْمُحرَّفَةَ مُفْتَرَضِيِّنَ أَنَّهَا نُسْخَةٌ مَّا مَنَ الْكِتَابِ الْأَصْلِيِّ الَّذِي أَنْزَلَهُ اللهُ. وقد حادَ اليهودُ عنَّ الطَّرِيقِ الْمُسْتَقِيمِ؛ لِأَنَّ الْكِتَابَ الَّذِي يُؤْمِنُونَ بِهِ لَمْ يَعْدْ الْكِتَابَ الَّذِي أَوْحَىَ بِهِ اللهُ إِلَيْهِ موسىٰ علیهِ السلام.

ونَعْرَفُ كُلَّ شَيْءٍ عَنْ حَيَاةِ مُوسَىٰ الْفَاضِلَةِ وَشَخْصِيَّتِهِ مِنَ الْقُرْآنِ الْكَرِيمِ. وَحَسْبَمَا يُخْبِرُنَا الْقُرْآنُ، فَإِنَّ مُلُوكَ مَصْرَ الْقَدِيمَةَ كَانُوا يُسَمَّىُ الْوَاحِدُ مِنْهُمْ فَرَعُونَ. وَكَانَ أَغْلِبِيَّةُ الْفَرَاعَنَةِ أَشْخَاصًا مَغْرُورَيْنِ جِدًّا، وَلَمْ يَكُونُوا يُؤْمِنُونَ بِاللهِ، بَلْ يَظْنُونَ الْأَلْوَهِيَّةَ فِي أَنفُسِهِمْ. وقد أَرْسَلَ اللهُ موسىٰ لِوَاحِدٍ مِّنْ أَشَدَّ هُوَلَاءِ الْحَكَامِ قَسْوَةً.

وَتَأْتِي قَضَيَّةُ "الْقَدَرِ" أَحَدُ النَّقَاطِ الْمُهِمَّةِ الَّتِي نَرَغَبُ تَأْمُلَهَا أَثْنَاءَ قِرَاءَةِ الْآيَاتِ الْمُتَحَدِّثَةِ عَنْ حَيَاةِ مُوسَىٰ بِفَقْدِ سَاقَةِ قَدْرِهِ إِلَى قَصْرِ فَرَعُونَ.

وَكَانَ فَرَعُونُ قَدْ أَمْرَ جُنُودَهُ أَنْ يَقْتُلُوا كُلَّ وَالِيَّدِ ذَكَرَ يُولَدُ عَلَى وَجْهِهِ الْأَرْضِ الَّتِي يَحْكُمُهَا، وَذَلِكَ فِي الْوَقْتِ الَّذِي وُلِدَ فِيهِ مُوسَىٰ. وَكَانَ

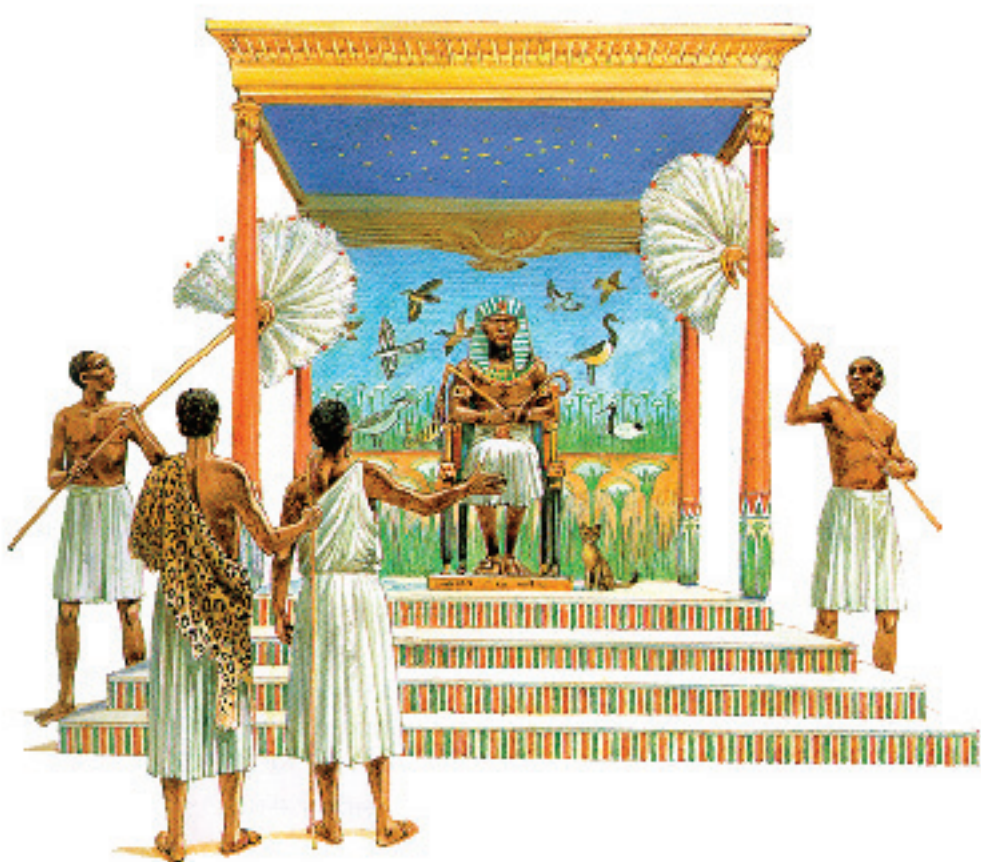


بعد وفاة موسىٰ علیهِ السلام قام بعضُ النَّاسِ مِنْ ذُوِّي التَّوَاِيَا الْخَبِيِّةِ بِتَغْيِيرِ التَّوْرَاةِ، وَلِهَذَا السَّبِبِ أَصْبَحَتِ التَّوْرَاةُ وَالْعَهْدُ الْقَدِيمُ الْلَّذَانِ يَقْرَأُهُمَا النَّاسُ الْآنُ مُخْتَلِفِيْنِ جِدًّا عَنِ الْكِتَابِ الَّذِي أَوْحَىَ إِلَيْهِ موسىٰ علیهِ السلام.

وَيُخَبِّرُنَا اللَّهُ فِي إِحْدَى آيَاتِ الْقُرْآنِ الْكَرِيمِ أَنَّ إِبْرَاهِيمَ كَانَ رَجُلًا ذَا شَخْصِيَّةٍ نَمْوذِجِيَّةٍ مَثَالِيَّةٍ فَيَقُولُ:

**إِنَّ إِبْرَاهِيمَ لَحَلِيمٌ أَوَّاهٌ مُنِيبٌ** [سورة هود: 75]

وَيُحَبُّ اللَّهُ النَّاسُ الَّذِينَ يَخْلُصُونَ وُدُّهُمْ وَقُلُوبُهُمْ لَهُ، كَمَا تُظَهِّرُ الْآيَةُ، وَعَدَمُ التَّمَرُّدِ وَامْتِلَاءِ صَدْرِ الْفَرِّدِ بِالْخَيْرِ وَالْخُضُوعِ لِأَوْامِرِ اللَّهِ، صَفَاتٌ يُحِبُّهَا اللَّهُ.



كان يُطلق على الملك في مصر لقب "فرعون". وكانت أغلبية الفراعنة أشخاصاً مغورين لا يؤمنون بالله، ويعتقدون في أنفسهم الألوهية.



قبض فرعون القاسي على هؤلاء الذين آمنوا  
بموسى عليه السلام، واستعبدُهم.

وَفِقَأْ لَقَدْرَهُ الَّذِي حَدَّدَهُ اللَّهُ لَهُ مُسْبِقًا.

وَتَرَكَ مُوسَى مَصْرَ حِينَ أَصْبَحَ رَجُلًا شَابًا، وَبَعْدَ مَرْوَرَ بَعْضِ مِنَ الْوَقْتِ  
بَعَثَ اللَّهُ مُوسَى نَبِيًّا وَرَسُولًا، وَأَيَّدَهُ بِأَخِيهِ هَارُونَ نَبِيًّا عَلَيْهِمَا سَلَامُ اللَّهِ.  
وَذَهَبَ مُوسَى وَهَارُونَ إِلَى فَرْعَوْنَ، وَبَلَّغَاهُ رِسَالَةُ اللَّهِ. وَكَانَتْ تِلْكَ مُهَمَّةً  
صَعِبَةً إِذْ دَعَيَا - دُونَ تَرْدِدٍ. حَاكَمَا قَاسِيًّا إِلَى الإِيمَانِ بِاللَّهِ وَعِبَادَتِهِ، وَيُخَبِّرُنَا  
الْقُرْآنَ بِدُعْوَةِ مُوسَى لِفَرْعَوْنِ كَمَا يَلِي:

ثُمَّ بَعْثَتْنَا مِنْ بَعْدِهِمْ مُوسَى بِآيَاتِنَا إِلَى فَرْعَوْنَ وَمَلَئِهِ فَظَلَمُوا بِهَا فَانْظُرْ  
كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُفْسِدِينَ وَقَالَ مُوسَى يَا فِرْعَوْنُ إِنِّي رَسُولُ مِنْ رَبِّ  
الْعَالَمِينَ حَقِيقٌ عَلَى أَنْ لَا أَقُولَ عَلَى اللَّهِ إِلَّا الْحَقُّ قَدْ جِئْتُكُمْ بِبَيِّنَاتٍ مِنْ  
رَبِّكُمْ فَأَرْسِلْ مَعِيَّ بَنِي إِسْرَائِيلَ [سورة الأعراف: 103-105]

موسى عليه السلام واحداً من هؤلاء الأطفال المعرضين للخطر. وأمرَ الله أمَّ موسى أن تترك ولیدها في صندوق (تابوت) وتضعه في النهر، وأكَّد لها الله عودته إليها في النهاية، وأنَّه سيكون رَسُولاً لله. وَضَعَت الأمُّ موسى في التابوت وتركته في الماء، وطفا التابوت على الماء بصورةٍ عشوائية، ثمَّ رسا بعد فترة على الشاطئ عند قصر فرعون. وهكذا رعا فرعون الشخص الذي سوف يبلغه رسالة الله ويعارض وجهات نظره المشوّشة، دون أن يدرك فرعون ذلك. وَعَلِمَ الله، الذي يُحيط بكل شيء علماً أنَّ فرعون سوف يجد موسى عليه السلام، وسوف يُرِبُّه في قصره.

وقد عَلِمَ الله حين ولَدَ موسى أنَّه سوف يُترك في النهر، وأنَّ فرعون سوف يعثُر عليه، وأنَّ موسى سوف يُصبح نَبِيًّا في النهاية. وبهذه الطريقة حَدَّدَ الله مُسبقاً قَدْرَ موسى، وأخْبَرَ به أمَّه.

ويجب أن تُلْفَتُ النَّظرُ هُنَا إِلَى أنَّ كُلَّ تفاصيل حِيَاةِ موسى عليه السلام حدَثَتْ



عندما أصبح من الواضح أنَّ فرعون يُفكِّرُ في القضاء على جميع المؤمنين، هَرَبُوا من مصر تحت قيادة موسى عليه السلام.

القسوة، واستعبدَ بَنَى إِسْرَائِيلَ. وحينَ أَصْبَحَ وَاضْحَى أَنَّ فَرْعَوْنَ يَنْوَى الْقَضَاءَ عَلَى مُوسَى وَكُلِّ الْمُؤْمِنِينَ، هَرَبَ هُؤُلَاءِ مَنْ مَصْرَ بِقِيَادَةِ مُوسَى. وَحُوَصَرَ مُوسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ وَبَنُو إِسْرَائِيلُ مَعَهُ بَيْنَ الْبَحْرِ مَنْ جَهَهُ وَفَرْعَوْنَ وَجَنَوْدَهُ الَّذِينَ كَانُوا يَتَبَعُونَهُمْ أَخْرَى. وَلَكِنَّ مُوسَى، حَتَّى فِي هَذَا الْمَوْقِفِ الْيَائِسِ، لَمْ يَيَأسْ أَبَدًا، وَلَمْ يَفْقَدْ تَقْتَهَ بِاللَّهِ. وَفَرَقَ اللَّهُ الْبَحْرُ قَسْمَيْنِ بِمَعْجِزَةِ عَظِيمَةٍ مَنْ عَنْهُ، وَشَقَ طَرِيقًا فِي الْبَحْرِ لِبَنِي إِسْرَائِيلَ. وَكَانَتْ هَذِهِ الْمَعْجَزَاتُ الْعَظِيمَةُ الَّتِي أَعْطَاهَا اللَّهُ لِمُوسَى. وَمَا إِنْ وَصَلَ بَنُو إِسْرَائِيلَ إِلَى الشَّاطِئِ الثَّانِي، فَإِنَّ الْبَحْرَ عَادَ إِلَى طَبِيعَتِهِ، مُغَرَّقًا فَرْعَوْنَ وَجَمِيعَ جُنُودِهِ.

وَيَخْبُرُنَا اللَّهُ بِهَذِهِ الْحَادِثَةِ الْمُعْجَزَةِ فِي الْقُرْآنِ كَمَا يَلِي:

**كَذَّابِ الْفِرْعَوْنَ وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ كَذَّبُوا أَبَيَاتِ رَبِّهِمْ فَأَهْلَكْنَاهُمْ بِذُنُوبِهِمْ  
وَأَغْرَقْنَا الْفِرْعَوْنَ وَكُلَّ كَانُوا ظَالِمِينَ [سورة: الأنفال 54]**



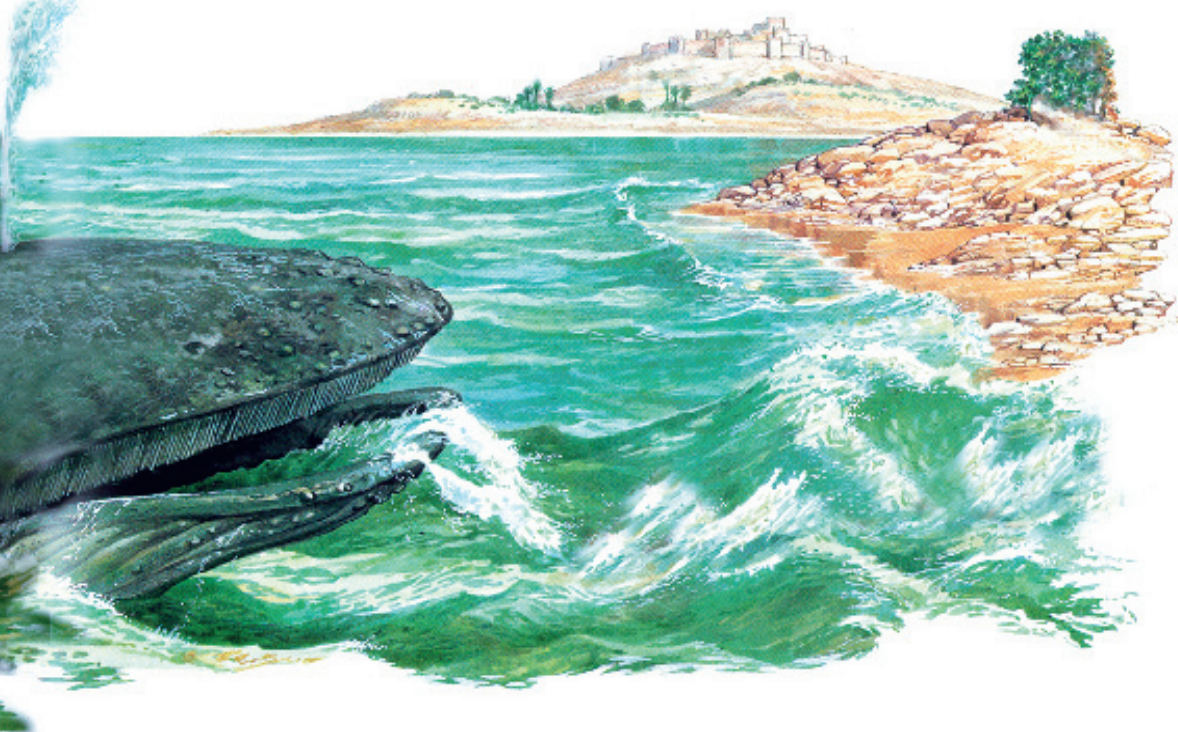
أُلْقِيَ بِيُونُسَ أَوَّلًا مِنْ سَفِينَةِ إِلِيَّ  
الْبَحْرِ، ثُمَّ ابْتَلَتْهُ سَمَكَةٌ عِمَلاَّةٌ.  
وَأَنْقَذَ اللَّهُ يُونُسَ عَلَيْهِ السَّلَامُ مِنْ هَذَا  
الْمَوْقِفِ الصَّعبِ.

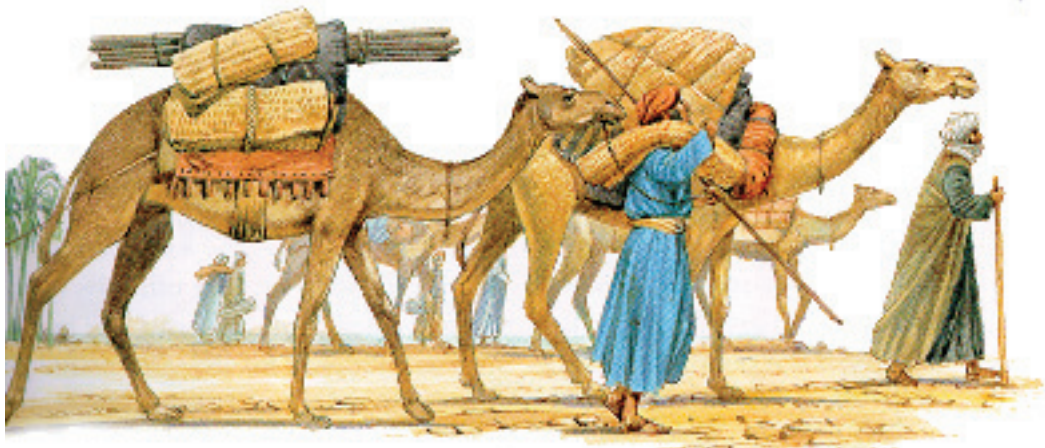
حُوصرَ مُوسى وَبَنُو إِسْرَائِيلَ بَيْنَ الْبَحْرِ مِنْ جِهَةٍ  
وَجَنُودِ فِرْعَوْنَ الَّذِينَ يَتَبَعَوْنَهُمْ مِنْ جِهَةٍ أُخْرَى  
وَلَكِنَّ مُوسَى لَمْ يَبِسْ حَتَّى فِي الْمَأْرِقِ الْخَرْجِ، وَلَمْ  
يَفْقَدْ تِقْتَهُ بِاللَّهِ تَعَالَى. وَبِمُعْجَزَةِ مِنَ اللَّهِ قَسَّ الْبَحْرُ  
شَطَرَيْنِ، وَفَتَحَ بَيْنَهُمَا مَرْأَةً لِبَنَى إِسْرَائِيلَ لِيَعْبُرُوا.  
وَكَانَتْ هَذِهِ وَاحِدَةٌ مِنَ الْمَعْجَزَاتِ الْعَظِيمَةِ الَّتِي  
مَنَحَهَا اللَّهُ لِمُوسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ، وَمَا إِنْ وَصَلَ بَنُو  
إِسْرَائِيلَ إِلَى الشَّاطِئِ الْآخِرِ لِلْبَحْرِ حَتَّى عَادَ الْبَحْرُ  
إِلَى طَبِيعَتِهِ، وَبِالْتَّالِي أَغْرَقَ فَرْعَوْنَ وَجَنُودَهُ.



وَكَانَ فَرْعَوْنُ رَجُلًا مَغْرُورًا فَخُورًا. وَتَمَرَّدَ عَلَى اللَّهِ ظَنَّا مِنْهُ أَنَّهُ يُسَيِّطِرُ عَلَى  
كُلِّ شَيْءٍ. وَالْحَقْيَقَةُ أَنَّ كُلَّ مَا كَانَ يَمْلِكُهُ فَرْعَوْنٌ كَانَ مَنْحَةً مِنَ اللَّهِ، بِمَا فِي ذَلِكَ  
قُوَّتِهِ وَالْأَرْضِ الَّتِي يَمْلِكُهَا، وَلَكِنْ نَظَرًا لِأَنَّ فَرْعَوْنَ لَمْ يَكُنْ حَكِيمًا فَإِنَّهُ لَمْ يَفْهَمْ  
هَذَا الْأَمْرَ.

وَعَارَضَ فَرْعَوْنُ مُوسَى، وَلَمْ يُؤْمِنْ بِاللَّهِ، وَكَانَ كَمَا ذَكَرْنَا مَنْ قَبْلُ رَجُلًا شَدِيدًا





وَجَدَ مَسَافِرُونَ وَهُمْ فِي قَافْلَةِ يُوسُفَ فِي الْبَئْرِ فَبَاعُوهُ إِلَى قَصْرٍ أَحَدِ نُبَلَاءِ مِصْرَ.

**فَلَوْلَا أَنَّهُ كَانَ مِنْ الْمُسَبِّحِينَ لَلَّبَثَ فِي بَطْنِهِ إِلَى يَوْمِ يُبَعَّثُونَ فَنَبَذَنَاهُ  
بِالْعَرَاءِ وَهُوَ سَقِيمٌ وَأَنْبَثَنَا عَلَيْهِ شَجَرَةً مِّنْ يَقْطِينٍ وَأَرْسَلَنَا إِلَى مِئَةِ  
أَلْفٍ أَوْ يَزِيدُونَ** [سورة الصافات: 147-143]

وأنقذ الله يونسَ مَنْ مَوْقِفٍ يَائِسٌ فَعَلَّاً. ويمثّل ما سبق إشارةً واضحةً للإنسان  
أَنَّهُ يَجِدُ عَلَيْهِ أَلَا يَبْيَسَ أَبْدًا مَنْ عَوْنَ اللَّهِ، فَتَجْرُبَةُ يُونُسَ عَلَيْهِ السَّلَامُ دَرْسٌ  
لِجَمِيعِ الْمُؤْمَنِينَ، وَعَلَيْنَا أَلَا نَضْعُفَ مَهْمَا كَانَتِ الْمُشَقَّةُ وَالصُّعَابُ الَّتِي تُواجِهُنَا،  
وَيَجِبُ أَنْ نَدْعُوَ اللَّهَ دَائِمًا وَنَسْأَلَهُ الْعَوْنَ.

## نَبِيُّ اللَّهِ يُوسُفُ عَلَيْهِ السَّلَامُ

نَجَدَ فِي الْقُرْآنِ وَصَفَا تَفْصِيلًا لَقَصَّةَ يُوسُفَ عَلَيْهِ السَّلَامُ، وَسَوْفَ نَعْرِضُهَا  
هُنَا بِالْخَتْصَارِ لِنَتَعَرَّفَ عَلَى شَخْصِيَّةِ يُوسُفَ الْمَثَالِيَّةِ. حِينَ كَانَ يُوسُفُ صَغِيرًا  
أَلْقَاهُ أَخُوهُ فِي الْبَئْرِ لِأَنَّهُمْ كَانُوا يَغَارُونَ مِنْهُ، وَأَخْبَرُوا أَبَاهُ أَنَّ ذَئْبًا أَكَلَهُ. وَعَثَرَتْ  
قَافْلَةٌ عَلَى يُوسُفَ فِي الْبَئْرِ، وَبَاعُوهُ إِلَى نَبَيلٍ مَصْرَى يَمْتَلَكُ قَصْرًا. وَبَعْدَ ذَلِكَ  
تَعَرَّضَ لِلْظُّلْمِ وَالْأَقْتَرَاءِ عَلَيْهِ بِالْبَاطِلِ، فَلُقِيَ فِي السِّجْنِ حِيثُ لَبَثَ عَدَّةَ سَنَوَاتٍ.

وَحِينَ أَدْرَكَ فَرْعَوْنُ أَنَّهُ سُوفَ يَمُوتُ، أَقَرَّ بِأَنَّهُ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ، وَحَاوَلَ بِذَلِكَ أَنْ يَنْجُوَ بِنَفْسِهِ. وَلَا نَعْلَمُ هُلْ كَانَ لِلنَّدْمِ الَّذِي شَعَرَ بِهِ فِي الْلَّهُظَةِ الْأُخِيرَةِ أَيَّةً فَائِدَةً، وَذَلِكَ لِأَنَّ اللَّهَ يَعْفُوُ عَنَّا فَقْطَ حِينَ يَكُونُ نَدْمُنَا خَالِصًا، وَحِينَ يَأْتِي قَبْلَ لَهُظَةِ الْمَوْتِ نَفْسَهَا، فَاللَّهُ رَحْمَانٌ رَحِيمٌ. أَمَّا إِذَا لَمْ نَنْدِمْ وَلَمْ نَتَبَّعْ إِلَّا فِي لَهُظَةِ الْمَوْتِ، فَإِنَّهَا بِالظَّبْعِ لَا تَكُونُ تُوبَةً صَادِقَةً، وَلَا تُتَجَيِّي مِثْلُ هَذِهِ التُّوبَةِ لِلْإِنْسَانِ، وَيُمْكِنُ أَنْ يَكُونَ هَذَا هُوَ مَا حَدَثَ مَعَ فَرْعَوْنَ، وَلَكِنَّ اللَّهَ وَحْدَهُ يَعْلَمُ. وَكَمَا تُظَهِّرُ هَذِهِ السُّورَةُ، فَإِنَّهُ يَجِبُ عَلَيْنَا أَنْ نَحْيَا لِنُرْضَى اللَّهِ طَوَالَ حَيَاتَنَا وَنَتَجَبَ خَطَا فَرْعَوْنَ فَإِنْ لَمْ نَفْعَلْ هَذَا فَإِنَّ الْأَسْيَ لَهُظَةِ الْمَوْتِ قَدْ لَا تَكُونُ لَهُ أَيَّةً فَائِدَةً.

## نَبِيُّ اللَّهِ يُونُسُ عَلَيْهِ السَّلَامُ

مَهْمَا كَانَتْ دَرْجَةُ صَعُوبَةِ الْمَوْقِفِ الَّذِي يَكُونُ بِاعْثَانًا عَلَى الْيَأسِ، فَإِنَّ الْمَرْءَ يَجِبُ أَنْ يَتَّقَى بِاللَّهِ دَائِمًا وَيَسْأَلَهُ الْعَوْنَ. وَكَمَا ذَكَرْنَا فِي الْفَصْلِ السَّابِقِ فَإِنَّ مُوسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ لَمْ يَيْأَسْ أَبَدًا، حِينَ حُوَصَرَ بَيْنَ جُيُوشِ فَرْعَوْنَ وَالْبَحْرِ الْأَحْمَرِ، وَإِنَّمَا وَضَعَ ثُقَّتَهُ فِي اللَّهِ. وَيَقُدِّمُ لَنَا يُونُسُ عَلَيْهِ السَّلَامُ نَمُوذِجًا آخَرَ لِلشَّخْصِيَّةِ الْخَيْرَةِ الَّتِي لَا تَيَأسُ أَبَدًا مَنْ عَوْنَ اللَّهِ.

وَرَغْمَ أَنَّ اللَّهَ كَلَّفَ يُونُسَ بِإِنذَارِ قَوْمِهِ فَإِنَّهُ تَرَكَ قَوْمَهُ دُونَ إِنذَارٍ. وَاخْتَبَرَ اللَّهُ يُونُسَ بَعْدَهُ طُرُقًا، فَأَلْقَى إِلَى الْبَحْرِ مِنَ السَّفِينَةِ الَّتِي رَكِبَهَا، ثُمَّ ابْتَلَعَتْهُ سَمَّكَةٌ عَمَالِقَةٌ، وَأَدَى ذَلِكَ إِلَى شُعُورِهِ بِالنَّدْمِ الْعَمِيقِ عَلَى تَصْرُفِهِ، فَرَجَعَ إِلَى اللَّهِ تَائِبًا، وَالْتَّجَأَ إِلَيْهِ ضَارِعًا، وَيُخَبِّرُنَا الْقُرْآنُ بِهَذِهِ الْحَادِثَةِ كَمَا يَلِي:

وَذَا النُّونِ إِذْ ذَهَبَ مُغَاضِبًا فَظَنَّ أَنَّ لَنْ نَقْدِرَ عَلَيْهِ فَنَادَى فِي الظُّلُمَاتِ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ سُبْحَانَكَ إِنِّي كُنْتُ مِنَ الظَّالِمِينَ فَاسْتَجَبْنَا لَهُ وَنَجَّيْنَاهُ مِنَ الْغَمِّ وَكَذَلِكَ نُنْجِي الْمُؤْمِنِينَ [سُورَةُ الْأَنْبِيَاءِ: 87-88]

وَيُخَبِّرُنَا اللَّهُ فِي الْقُرْآنِ أَيْضًا بِمَا سِيَحْدُثُ لِيُونُسَ عَلَيْهِ السَّلَامُ لَوْلَا مَا يَقُولُ بِاللَّهِ وَلَمْ يُسْبِّهِ وَيَدْعُهُ:



ويَعِيْنُا أَنَّا فور إصابة أحَدُنَا بِمَرْضٍ أَوْ مَشْقَةٍ أَوْ مَشْكَلَةٍ فَإِنَّهُ يَسْتَلِمُ لِلْيَأسِ فَوْرًا، وَبَعْضُ النَّاسِ يَزِيدُونَ عَلَى هَذَا فَيَتَمَرَّدُونَ عَلَى اللَّهِ، وَهَذِهِ صَفَاتٌ تُغَضِّبُ اللَّهَ. وَيَعْلَمُنَا نَمْوَذْجُ أَيُّوبَ أَنَّ اللَّهَ قَدْ يُعَرِّضُ عَبَادَهُ لِصَاعَابٍ مُتَعَدِّدَةٍ، وَلَكِنَّ هَذِهِ الْمَصَابَاتِ تُنَضِّجُ الْمُؤْمَنَ وَتُخْتَبِرُ إِخْلَاصَهُ لِلَّهِ.

وَيَجِبُ عَلَيْنَا أَنْ نَدْعُوَ اللَّهَ وَنَنْتَقَ بِهِ فِي مَوَاجِهَةِ جَمِيعِ الْمَصَاعِبِ الَّتِي نَتَعَرَّضُ لَهَا. وَيَجِبُ عَلَيْنَا أَنْ نَصْبَرَ كَمَا صَبَرَ أَيُّوبُ عَلَيْهِ السَّلَامُ، وَنَتَوَجَّهُ إِلَى اللَّهِ، وَعِنْدَهَا فَقْطُ يُخْفَفُ اللَّهُ مَصَاعِبُنَا، وَيَكْافِنَا فِي هَذِهِ الدُّنْيَا وَفِي الْحَيَاةِ الْآخِرَةِ.

### نَبِيُّ اللَّهِ عِيسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ

خَلَقَ اللَّهُ عِيسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ بِطَرِيقَةٍ خَاصَّةً. وَكَمَا حَدَثَ فِي حَالَةِ آدَمَ؛ فَإِنَّ اللَّهَ خَلَقَ عِيسَى مَنْ دُونَ أَبٍ. وَيُخَبِّرُنَا اللَّهُ بِهَذَا فِي الْقُرْآنِ كَمَا يَلِي:

وتبيّنت براءة يوسف في النهاية وأفرج عنه. ونظرًا لحكمته البالغة، وكُونَه شخصًا يُوثق به، ولأنَّه كان بريئًا تماماً، فإنَّ حاكم مصر وضع تحت سلطته كُنوز مصر ومخازنها. وصفَح يوسف في النهاية عن إخوته الذين عاملوه بقسوةٍ بالغةٍ، واستدعيَ أخوته وأباه وأمَّه ليعيشوا معه.

وكانت شخصية يوسف عليه السلام شخصيةً مثاليةً، فقد اختبره الله بعَدَة طُرقٍ، ونجاه من البئر الذي كان من المستحيل أن يهرب منه، ثم نجاه من موقفٍ مليءٍ بالشرٍّ من خلال دخوله السجن، ثم نجاه من السجن وبرأ سمعته، وأخيراً منَحَه منصباً رفيعاً. وكان يوسف عليه السلام يلْجأ إلى الله ويدعوه في كلِّ المواقف. ورغم براءته فإنَّ يوسف لبَثَ في السجن بَضْعَ سنوات، ولكنَّه لم ينس أبداً أنَّ هذا ابتلاءٌ من الله. ودَأَبَ يوسف - أثناء وجوده في السجن - على ذكر قدرة الله وعظمته للناس من حوله. ويُظَهِرُ لنا ولاءُ الله وثقته به تحت هذه الظروف القاسيةَ حقيقةَ شخصيته الممتازة.

## نبيُّ الله أَيُّوبُ عَلَيْهِ السَّلَامُ

الثباتُ في مُواجهة ما يُحدث للإنسان صفةٌ مميزةٌ للمسلمين. وقد أبْتَلَى اللهُ أَيُّوبَ عليه السلام بفقد أسرته وثروته، وابْتَلَى بِمَرْضٍ شدِيدٍ سببَ له معاناةً كبيرةً. ولم يسأل أَيُّوبَ غيرَ الله، ووَضَعَ ثقته فيه. واستجابَ اللهُ لِأَيُّوبَ وعلَّمَه كيف يتغلب على محنَّته. وينقلُ لنا القرآن شخصيةَ أَيُّوبَ عليه السلام النموذجية، ويدُكِّرُ لنا دعوَتَه كما يلي:

وَأَذْكُرْ عَبْدَنَا أَيُّوبَ إِذْ نَادَى رَبَّهُ أَنِّي مَسَّنِي الشَّيْطَانُ بِنُصْبٍ وَعَذَابٍ  
إِرْكُضْ بِرِجْلِكَ هَذَا مُغْتَسَلٌ بَارِدٌ وَشَرَابٌ وَوَهْبَنَا لَهُ أَهْلَهُ وَمِثْلُهُمْ مَعْهُمْ  
رَحْمَةً مَنْا وَذِكْرَى لِأُولَى الْأَلْبَابِ وَخُذْ بِيَدِكَ ضِغْثًا فَاضْرِبْ بِهِ وَلَا  
تَخْنَثْ إِنَّا وَجَدْنَاهُ صَابِرًا نَعْمَ الْعَبْدِ إِنَّهُ أَوَّابٌ [سورة ص: 41-44]

إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِنْدَ اللَّهِ كَمَثَلِ آدَمَ خَلَقَهُ مِنْ تُرَابٍ ثُمَّ  
قَالَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ [سورة آل عمران: 59]

ويُشير القرآن إلى عيسى بكونه ابنًا لمريم عليها السلام ومریم امرأة نبيلة شريفة، يَعْرَضُها الله لنا نموذجًا من النماذج الفدّة، إذ كانت امرأة شديدة العفة، ومؤمنة مخلصة لله. وقد وَهَبَهَا اللهُ عِيسَى بِوَاسْطَةِ مَلَكٍ "جَبَرِيلٍ" دُونَ أَبٍ بِمُعْجَزَةٍ منه، كما بَشَّرَهَا أَنَّ ابْنَهَا سُوفَ يَكُونُ نَبِيًّا.

وَجَعَ اللَّهُ عِيسَىٰ نَبِيًّاً، وَأَنْزَلَ عَلَيْهِ الْإِنْجِيلَ وَهُوَ أَحَدُ الْكِتَبِ السَّمَاوِيَّةِ الَّتِي أَرْسَلَهَا اللَّهُ لِلْبَشَرِيَّةِ (بَعْدِ اخْفَاءِ عِيسَىٰ بَدْلَ النَّاسِ الْإِنْجِيلِ)، وَالْيَوْمَ لَيْسَ لَدِينَا نَسْخَةً مِنَ الْإِنْجِيلِ الْأَصْلِيِّ، وَلَا يُمْكِنُ الْاعْتِمَادُ عَلَىِ الْكِتَبِ الَّتِي يُطْلَقُ عَلَيْهَا الْمُسْكِيْحُوْنَ إِنْجِيلًا. وَقَدْ أَمَرَ اللَّهُ عِيسَىٰ أَنْ يَدْعُو النَّاسَ إِلَى صِرَاطِ اللَّهِ الْمُسْتَقِيمِ، وَمَنَحَهُ الْعَدِيدَ مِنَ الْمُعْجَزَاتِ . وَتَكَلَّمَ عِيسَىٰ وَهُوَ رَضِيعٌ فِي الْمَهْدِ، وَذَكَرَ النَّاسَ بِاللَّهِ. كَمَا بَشَّرَ عِيسَىٰ بِمُحَمَّدٍ (أَحْمَدٍ) عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ، رَسُولُ اللَّهِ الَّذِي سُوفَ يَأْتِي بَعْدَهُ، وَقَدْ أَخْبَرَنَا اللَّهُ فِي الْقُرْآنِ بِهَذَا كَمَا يَلِي:

وَإِذَا قَالَ عِيسَىٰ ابْنُ مَرْيَمَ يَا بْنِي إِسْرَائِيلَ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ مُّصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيِّ مِنَ التُّورَةِ وَمُبَشِّرًا بِرَسُولٍ يَأْتِي مِنْ بَعْدِي أَسْمُهُ أَخْمَدُ فَلَمَّا جَاءُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ قَالُوا هَذَا سِحْرٌ مُّبِينٌ [سورة الصاف: 6]

ولم يُؤْمِنْ بِعِيسَىٰ وَلَمْ يُعَاوَنْهُ فِي زَمَانِهِ إِلَّا أَنَّاسٌ قَلِيلُونَ جَدًّا. أَمَّا أَعْدَاءُ عِيسَىٰ فَقَدْ أَبْنَكُرُوا مُؤَامِرَاتٍ لَفْتَلَهُ، وَظَنُّوا أَنَّهُمْ قَبَضُوا عَلَيْهِ وَصَلَبُوهُ، وَلَكِنَّ اللَّهَ يُخْبِرُنَا فِي الْقُرْآنِ أَنَّهُمْ لَمْ يَقْتُلُوهُ:



إِنَّ مَثَلَ حِيسَىٰ حِنْدَ اللَّهِ كَمَثَلِ  
آتَمَ خَلَقَهُ مِنْ تُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُنْ  
فَيُكُونُ

[سورة آل عمران: 59]

لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ  
عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنْهُمْ حَرِيصٌ عَلَيْهِمْ  
بِالْمُؤْمِنِينَ رَوِيْفٌ رَّحِيمٌ

[سورة الشورى: 128]



**عَلَيْهِمْ وَأَنْتَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ** [سورة المائدة: 116-117]

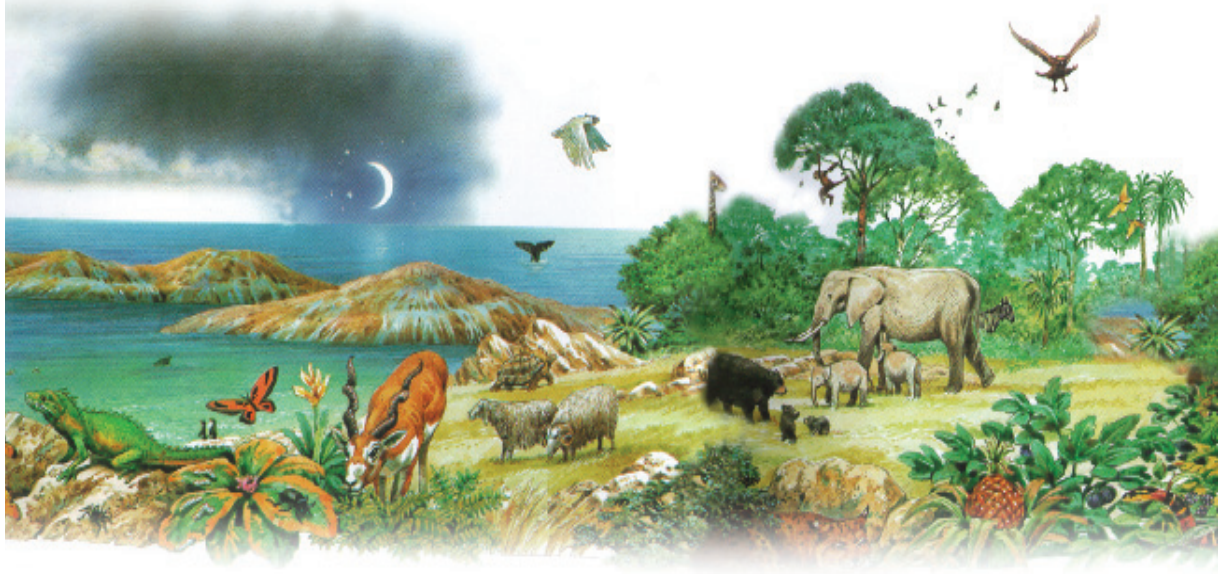
وبعد اختفائهم ازداد عدد الذين يؤمنون بيعيسى بن مريم بدرجات كبيرة، ولكنهم اليوم بعُدُوا عن الطريق المستقيم لأنهم يتبعون الكتاب المقدس الذي تغير بالإضافة والحدف. ولا يوجد طريق مستقيم في يومنا هذا إلا الذي دعانا إليه النبي محمد عليه الصلاة والسلام، لأنَّه وحْيُ الله الوحيدي الذي لم يتغير.

### رسُولُ اللهِ مُحَمَّدٌ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

نعرف عن محمد رسول الله عليه الصلاة والسلام أكثر مما نعرف عن سائر الأنبياء، لأنَّه آخرهم؛ وقد عاش منذ 1400 سنة فقط. وكان الناس قد غَيَّروا وشَوَّهوا جميع الديانات التي أنزلَها الله على أنبيائه من قَبْلُ. ومن أجل ذلك؛ فإنَّ الله أنزل القرآن - آخر الكتب السماوية - على النبي محمد، حتى يُصْحَّح جميع الأخطاء التي أدخلَت على الديانات القديمة، وهو الكتاب الوحيدي الذي سوف يُحاسِبُ الناس عليه إلى يوم القيمة، وقد بينَ الله لنا فيه ما الذي يريد من عباده.

وقد واجهَ نبيُّنا محمدَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - مثل الأنبياء السابقين - العديد من





وَقُولُّهُمْ إِنَا قَتَلْنَا مَسِيحَ عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ رَسُولَ اللَّهِ وَمَا قَتْلُوهُ وَمَا  
صَلَبُوهُ وَلَكِنْ شُبَهَ لَهُمْ وَإِنَّ الَّذِينَ اخْتَلَفُوا فِيهِ لَفِي شَكٍّ مِّنْهُ مَا لَهُمْ بِهِ  
مِّنْ عِلْمٍ إِلَّا اتَّبَاعُ الظَّنِّ وَمَا قَتْلُوهُ يَقِينًا [سورة النساء 157]

وبعد اختفاء عيسى عليه السلام، حاول أعداؤه أن يغيّروا الوحي الذي جاء به، فبدأوا يرسمون عيسى ومريم على شكل كائناتٍ فوق الطبيعة، بل وحتى على شكل آلهةٍ. ويُوجَد إلى يومنا هذا من يتمسّك بهذه المعتقدات الباطلية ويُخَبِّرُنا القرآن على لسان عيسى ابن مريم أن هذه المعتقدات خاطئة، كما يلي:

وَإِذْ قَالَ اللَّهُ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ أَنَّتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُونِي وَأَمَّيَ إِلَهِينِ  
مِنْ دُونِ اللَّهِ قَالَ سُبْحَانَكَ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقٍّ إِنْ  
كُنْتُ قُلْتَهُ فَقَدْ عَلِمْتَهُ تَعْلَمَ مَا فِي نَفْسِي وَلَا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنَّكَ أَنْتَ  
عَلَمُ الْغُيُوبِ مَا قُلْتُ لَهُمْ إِلَّا مَا أَمْرَتَنِي بِهِ أَنْ اعْبُدُوا اللَّهَ رَبِّي وَرَبَّكُمْ  
وَكُنْتَ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَا دَعْتُ فِيهِمْ فَلَمَّا تَوَفَّيْتَنِي كُنْتَ أَنْتَ الرَّقِيبُ



الرسالة للناس من خلال تلك الآيات، وجميع آيات القرآن . وقد أخبرتنا زوجته عائشة رضي الله عنها أنَّ النَّبِيَّ "كان خُلُقُه القرآن" فاَسْتَوْعَبَ بِذَلِكَ أَنَّهُ أَسْتَوْعَبَ الْقُرْآنَ بِصُورَةٍ كَامِلَةٍ وَنَعْلَمُ أَنَّ سَنَّةَ النَّبِيِّ هِيَ التَّطْبِيقُ الْعَمَلِيُّ لِتَعْلِيمِ الْقُرْآنِ وَالْأَمْتَالُ بِأَوْامِرِ اللَّهِ . وَيُقْرَرُ اللَّهُ فِي إِحْدَى آيَاتِ الْقُرْآنِ أَنَّهُ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِينَ يَخَافُونَهُ وَيَرِيدُونَ مَغْفِرَتَهُ؛ طَاعَةُ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ:

**قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُخِبِّئُكُمُ اللَّهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَاللَّهُ**

**غَفُورٌ رَّحِيمٌ** [آل عمران: 31]

وَكَمَا تُوضِّحُ الْآيَةُ السَّابِقَةُ، أَنَّهُ إِذَا مَا أَرْدَنَا أَنْ يُحَبِّنَا اللَّهُ، فَيُجِبُ عَلَيْنَا أَنْ نَمْتَثِلَ بِمَا يَدْعُونَا إِلَيْهِ نَبِيُّنَا، وَنُمَارِسَ تَعَالِيمَهُ بِمُنْتَهِي الدِّقَّةِ.

المصاعب أثناء تبليغه رساله الله لقومه. ووجّهت للنبي العديد من الاتهامات التي لا أساس لها، رغم أنه لم يسأل قومه أيّ أجر، ولم تكن له أيّة رغباتٍ دُنيوية. وأجبر نبيّنا على الهجرة من مكّة - المدينة التي ولد فيها - وقد أضطهدَ المسلمين الأوائل الذين اتبّعوه، حتى أن بعضهم عذّب وتعرّض لمعاملة قاسية، ولكن الله لم يدع الكفار يغيرون دين الإسلام، وظل سليماً من التحريف إلى يومنا هذا، تصدِيقاً لوعد الله في حفظ كلامه الحكيم وكتابه العزيز؛ القرآن المجيد.

وتوجّه دعوة نبيّنا محمدٍ عليه الصلاة والسلام إلى جميع الناس الأحياء في عصرنا هذا، وقد أمر الله جميع الناس بطاعة الرّسل، وأكّد في العديد من الآيات أن طاعة رسله هي في الحقيقة طاعة له سبحانه. ومن أجل هذا تُعتبر طاعة نبيّنا عليه الصلاة والسلام من أهم مبادئ الإسلام الأساسية. ويُعتبر خصوص القلب لأوامر النبي عليه الصلاة والسلام انعكاساً لطاعة المَرءُ الله.

ويُعرّفنا الله في القرآن الكريم بالصفات المتفوقة لنبيّنا الذي كان مثلاً وقدوةً لكل الناس، وفيما يلي بعضاً من هذه الآيات.

لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُّمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُمْ  
بِالْمُؤْمِنِينَ رَوِيفٌ رَّحِيمٌ فَإِنْ تَوَلُّوْا فَقُلْ حَسْبِيَ اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ عَلَيْهِ  
تَوَكَّلْتُ وَهُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ [سورة التوبة: 129-128]

مَا كَانَ مُحَمَّدًا أَبَا أَحَدٍ مِّنْ رِجَالِكُمْ وَلَكِنْ رَسُولَ اللَّهِ وَخَاتَمَ النَّبِيِّينَ وَكَانَ  
اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا [سورة الأحزاب: 40]

لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولاً مِّنْ أَنفُسِهِمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ  
آيَاتِهِ وَيُزَكِّيْهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلِ لَفِي ضَلَالٍ  
مُّبِينٍ [سورة آل عمران: 164]

أمر الله النبي محمدًا صلى الله عليه وسلم أن يُوصل رساله الله إلى الناس من خلال آياته التي تبدأ بكلمة "قُلْ...", وبلغ نبيّنا محمدٍ صلى الله عليه وسلم

يَدْبِعُ السَّمَاءَاتِ وَالْأَرْضِ...

[سورة الانعام: 101]

# معجزات القرآن

## آن الكريم

كما ذكرنا سابقاً فإنَّ أعظم معجزة منحها الله لنبيِّنا عليه الصلاة والسلام هي القرآن. وقد أنزل الله القرآن للناس منذ 1400 سنة، ولكنَّه احتوى بعضَ الحقائق التي لم نكتشف معناها إلا حديثاً.

وقد خلق الله كلَّ شيءٍ في الكون، من الكواكب إلى النجوم إلى البشر والحيوانات. ويعرف ربُّنا كلَّ شيءٍ لم نكتشفه بعد، ويُخْبِرُنا عن بعضِ تلك الاكتشافات في القرآن. ولا يمكننا أنْ نتعلم تلك الأشياء إلا بِإذنِ الله، وبعدها نكتشف أنَّها معجزاتٌ من الله.

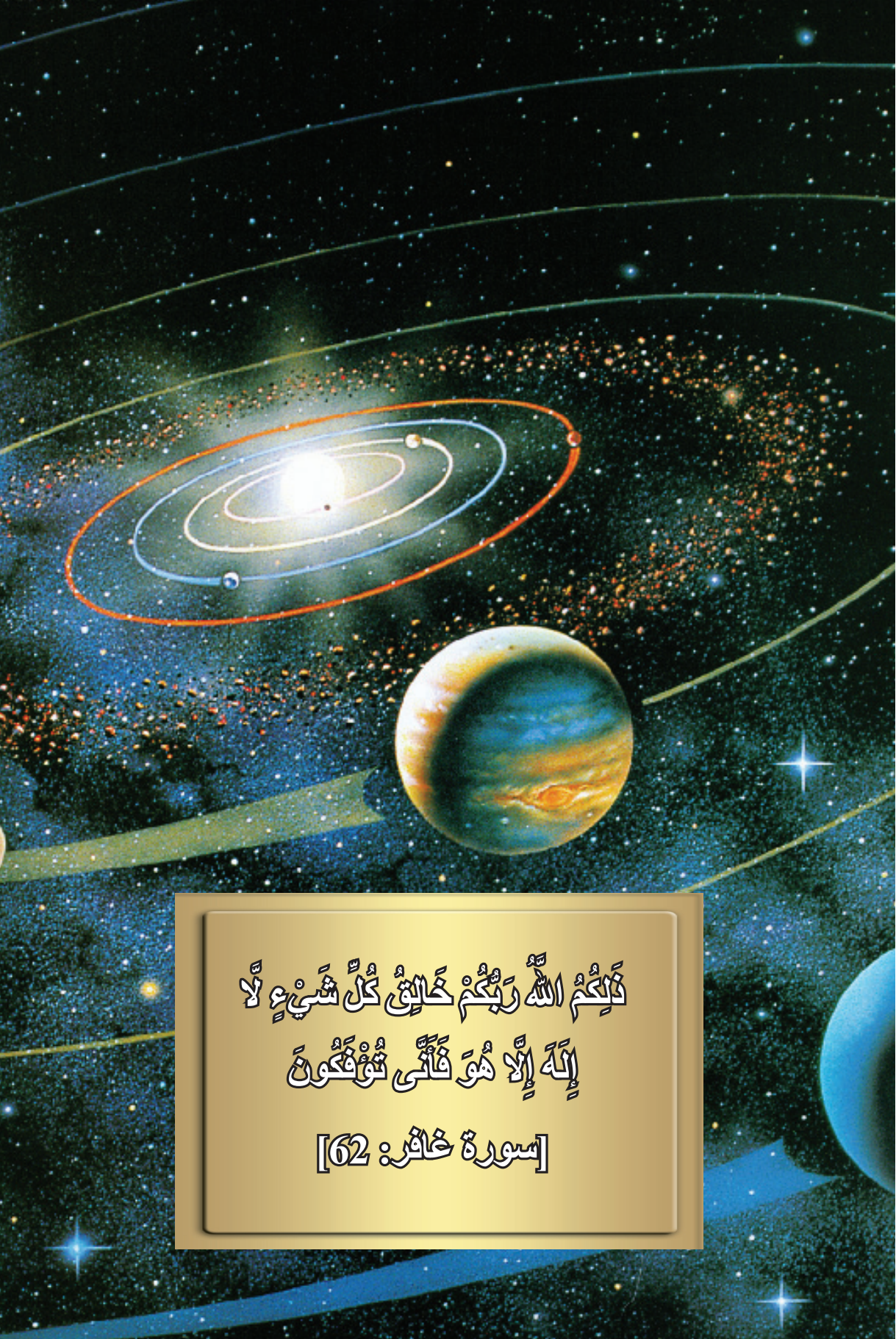
ويتضمنَ القرآنُ العديد من المعجزات العلمية، وسوف نتناول هنا بعضَها من هذه المعجزات (وللمزيد من المعلومات يمكنك الرجوع إلى كتاب معجزات القرآن).

### كيف ظهر الكون إلى الوجود

يشرح القرآنُ كيف نشأ الكون في الآية التالية، وفي العديد من الآيات غيرها.

**بِدِينُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ أَنَّى يَكُونُ لَهُ وَلَدٌ وَلَمْ تَكُنْ لَهُ صَاحِبَةٌ وَخَلَقَ**

**كُلَّ شَيْءٍ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ** [سورة الأنعام : 101]



لَذِكْرُمُ اللَّهِ رَبِّكُمْ حَالِيْ كُلُّ شَيْءٍ لَا  
إِلَهٌ إِلَّا هُوَ فَأَنَّى تُفْكِرُنَّ

[سورة خاتم: 62]

وقد أوضحنا في الجزء الأول من هذا الكتاب بالتفصيل كيف ظهر الكون إلى الوجود من العدم، منذ 15 مليار سنة. ويعني هذا أنَّ الكونَ ظهر إلى الوجود فجأةً من العدم.

وقد مكَّنا العَلَمُ الحديث في القرن العشرين مَن الحصول على دليلٍ علميٍّ يُثبِّتُ هذا الحدث الكبير. بعد أن كان من المستحيل علميًّا معرفةُ هذه الحقيقة منذ 1400، ولكنَّ كما تُظَهِّر هذه الآية؛ فَإِنَّ اللَّهَ أَخْبَرَنَا بِهَذِهِ الْحَقْيَقَةِ حِينَ أَنْزَلَ الْقُرْآنَ، وَهِيَ أَحَدُ مَعْجَزَاتِ هَذَا الْكِتَابِ السَّمَاوِيِّ، وَأَحَدُ الْأَدَلَّةِ عَلَى أَنَّهُ كَلَامُ اللَّهِ.

## الأفلاك

يَعْرُفُ الْكَثِيرُونَ مَنْكُمْ أَنَّ أَرْضَنَا وَغَيْرَهَا مَنِ الكواكب لِدِيهَا مَدَارَاتٍ. وَالْحَقِيقَةُ أَنَّ الْأَفْلَاكَ لَا تَقْتَصِرُ عَلَى الْكَوَاكِبِ فِي مَجْمُوعَتِنَا الشَّمْسِيَّةِ، وَلَكِنْ جَمِيعُ الْأَجْرَامِ السَّمَاوِيَّةِ فِي كَوْنَتِنَا لِدِيهَا مَدَارَاتُهَا الْمُسْتَقْلَةِ؛ أَيْ أَنَّهَا كُلُّهَا تَتَحَرَّكُ فِي مَسَارَاتٍ مَحْسُوبَةٍ بَدَقَّةً. وَالْحَقِيقَةُ الْعَلَمِيَّةُ السَّابِقَةُ وَالَّتِي لَمْ يَكْتُشِفُهَا الْعُلَمَاءُ إِلَّا حِدِيثًا، قَدْ اكْتُشَفَتْ مِنْذَ 1400 عَامًّا.

وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلُّ فِي فَلَكٍ يَسْبَحُونَ

[سورة الأنبياء: 33]

وَيَظَهُرُ مَنْ هَذِهِ الْآيَةُ أَيْضًا، أَنَّ اللَّهَ يُخْبِرُنَا بِحَقِيقَةِ عِلْمِيَّةٍ لَمْ تُكْتَشَفْ إِلَّا حِدِيثًا. وَلَمْ يَكُنْ النَّاسُ يَعْرَفُونَ أَنَّ الْأَجْرَامَ السَّمَاوِيَّةَ تَسْبَحُ فِي مَدَارَاتٍ ثَابِتَةٍ أَثْنَاءِ نَزْوَلِ الْقُرْآنِ، وَلَكِنَّ اللَّهَ يَعْرِفُ كُلَّ شَيْءٍ، وَيُخْبِرُ عَبَادَهُ بِمَا يَشَاءُ.

## عدم اختلاط البحرين

تُخْبِرُنَا الْآيَةُ التَّالِيَةُ بِإِحْدَى صَفَاتِ الْبَحَارِ الَّتِي لَمْ تُكْتَشَفْ إِلَّا حِدِيثًا، كَمَا يُلْيِ:



يظنون أنَّ الأرضَ مسطحةً. ويعني هذا أنَّ القرآن قد أشار إلى كُروية الأرضِ ضمنيًّا منذ القرن السابع الميلاديّ، وبهذا يُعلّم الله للبشرية الحقيقة المُشار إليها في كتابه الذي أنزله، وأثبتت العلماء صحتها بعد ذلك بسنواتٍ عديدة. ونظرًا لأنَّ القرآن هو كلام الله، فإنَّه يستخدم أدقَّ الكلماتَ حين يشرح حقائقَ الكون، فتُستبعد بذلك إمكانيةُ عَلَمِ الإنسانَ بهذه الحقائق، و اختياره لهذه الكلمات. وبما أنَّ الله سُبْحانَه عَالَمٌ بِكُلِّ شيءٍ، فبِاستطاعَتَه نَقْلُ هذه الحقائق إلى الإنسانِ في أيِّ وقتٍ يشاء.

## بَصَمَاتُ الأَصَابِع

عندما أشار القرآنُ الكريم إلى قُدرَةَ اللهِ سُبْحانَه في إِعادَةِ الإنسان إلى الحياة بعد الموت، يُلْفَتُ الانتباه إلى بصماتِ الأصابع بصفةٍ خاصة، فيقولُ:

## مَرَجَ الْبَحْرَيْنِ يَلْتَقِيَانِ بَيْنَهُمَا بَرْزَخٌ لَا يَبْغِيَانِ

### [سورة الرحمن 20-19]

هذه الخاصية المذكورة في الآية؛ أنَّ البحار تلتقي ببعضها البعض دون أن تختلط، لم يكتشفها علماء البحار والمحيطات إلا حديثاً. وتنسب القوة الطبيعية المسمَّاة بـ"التوتر السطحي" في عدم اختلاط مياه البحار المجاورة ببعضها البعض. ونظراً لاختلاف كثافة مياه كُلٌّ بحرٍ عن الآخر؛ فإنَّ التوتر السطحي يمنع البحار من الاختلاط ببعضها بعضاً، كما لو كان هناك جدارٌ رفيعٌ بينهما. وما يثيرُ العجب؛ هو أنَّ القرآن أخبرنا بهذه الحقيقة في فترة تاريخية لم يكن لدى الناس فيها أية معلوماتٍ عن الطبيعة والتوتر السطحي، أو علم البحار والمحيطات.

## كُرويَّةُ الأرض

أختلفَ فَهُمُ الناس لَعِلمِ الفلك في زَمِنِ نَزُولِ القرآن عن زَمِنِنَا هَذَا. وَكَانَ بَعْضُ النَّاس يَظْنُونَ أَنَّ الْأَرْضَ مُسْطَحَةٌ، وَغَيْرُهُمْ يَعْتَقِدُونَ نَظَرِيَّاتٍ أُخْرَى، وَلَكِنَّهُ بِشَكْلِ عَامٍ لَمْ تَكُنْ فَكْرُهُ كُرويَّةُ الْأَرْضِ مُعْرُوفَةً. وَرَغْمَ ذَلِكَ فَقَدْ أَشَارَ الْقُرْآنُ إِلَى كُرويَّةِ الْأَرْضِ ضَمِنِيًّا، وَذَلِكَ فِي الْآيَةِ التَّالِيَةِ:

خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِّ يُكَوِّرُ اللَّيْلَ عَلَى النَّهَارِ وَيُكَوِّرُ النَّهَارَ عَلَى اللَّيْلِ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلُّ يَجْرِي لِأَجْلٍ مُسَمَّى لَا هُوَ الْغَزِيرُ الْغَفَّارُ. [سورة الزمر 5]

وَالكلمةُ الْعَرَبِيَّةُ "تَكْوِيرٌ" تُعْنِي رِبْطُ الشَّيْءِ، مَثَلُ رِبْطِ الْعَمَامَةِ عَلَى الرَّأْسِ، أَيْ تَعْنِي رِبْطُ شَيْءٍ فَوْقَ آخَرَ؛ كَشْرِيطُ الْقَمَاشِ الْمُكَوَّنِ لِلْعَمَامَةِ. وَتَكْوِيرُ النَّهَارَ عَلَى اللَّيْلِ، وَاللَّيْلُ عَلَى النَّهَارِ - بِهَذَا الْمَعْنَى - لَا يُمْكِنُ أَنْ يَتَحَقَّقَ إِلَّا إِذَا كَانَتِ الْأَرْضُ كُرويَّةً. وَلَكِنْ كَمَا ذَكَرْنَا مَنْ قَبْلُهُ؛ فَإِنَّ الْعَرَبَ الَّذِينَ عَاشُوا قَبْلَ 1400 عَامٍ، كَانُوا

الأصبع في القرآن منذ 1400 سنة.

وهناك موضوعات أخرى عديدة تناولها القرآن بإعجاز. ولم تحدث هنا إلا عن القليل منها بما يكفي لتوسيع كون القرآن كلام الله (وللمزيد من المعلومات يمكن الرجوع إلى كتاب "معجزات القرآن" لـهارون يحيى).

ويخبرنا الله عن القرآن بما يلي:

**أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلَافاً كَثِيرًا** [سورة النساء 82]

ويتبَّعَ من هذه الآية أنَّ القرآن يزوِّدنا بمعلومات دقيقة، ومع تقدُّم العلم تتكشف المعجزات التي أشار إليها القرآن أكثر فأكثر. وتُوضَّح خصائص القرآن المعجزة أَنَّه وَحْيٌ مَّا من الله تعالى. وعند هذه النقطة يتَّضح لنا أنَّ مُهَمَّتنا هي: تعلُّم أوامر القرآن وتطبِّيقُها بِمُنْتَهِي الحرث.

فإِنَّه يأمُرُنَا أن نتمسَّك بالقرآن في العديد من الآيات؛ ومن ذلك ما يلي:

**وَهَذَا كِتَابٌ أَنْزَلْنَاهُ مُبَارَكٌ فَاتَّبِعُوهُ وَاتَّقُوا لَعْنَكُمْ تُرْحَمُونَ** [سورة الأنعام 155]

**[كَلَّا إِنَّهَا تَذَكِّرَةٌ فَمَنْ شَاءَ ذَكَرَهُ** [سورة عبس 1-12]





أَيُحْسِبُ الْإِنْسَانُ أَنَّ نَجْمَعَ عِظَامَهُ بَلَى قَادِرِينَ عَلَى أَنْ نُسَوِّيَ بَنَاهُ

## سورة القيامة 3-4

ويُعتبر إحياء إنسان مُجددًا بعد تحلُّل جسده تماماً شيئاً يسيراً على الله . والآن قُم بـفَحْص بصمة أصبعك، فبصمة كُلّ أصبع فريدة؛ لا تُخْصُّ إلا أصحابها. وإذا كان لك أخُّ أو أخت تَوَاعِمُ، فسيكون هو الآخر ذو بصمة أصبع مُخْتلفة عن بصمة أصبعك . وقد تميّز كُل إنسان - حيّ أو ميّت، وعبر مُختلف العصور - بمجموعة فريدة من بصمات الأصابع، خاصّة به. فتعتبر بصمة أصبع كُل إنسان صفةً مميّزةً له، مثل شخصيته تقر بـ

ويستطيع الله القدير أن يُعيد خلقنا بكلّ ما فينا من تفاصيل دقيقةٍ. وعلينا أن نتذكّر دائمًا أهميّة بصمات الأصابع، فحقيقة تميّز كُلّ إنسان ببصماتٍ خاصّةٍ به لم تُكتشف إلا في القرن التاسع عشر. ولكنَّ الله لفت الأنظار إلى بصمات طرف

كُلُّا يعرِفُ أَنَّ اللَّهَ خَلَقَ الْإِنْسَانَ، فَاللَّهُ يَعْرِفُ أَكْثَرَ مَنْ غَيْرِهِ مَا هِيَ الصَّفَاتُ الْحَسَنَةُ، وَمَا هِيَ الصَّفَاتُ السَّيِّئَةُ الَّتِي يَمْتَلَّكُهَا الْإِنْسَانُ. وَيُمْكِنُ لِشَخْصٍ مَا أَنْ يَخْدُعَ أَنْاسًا آخَرِينَ، وَلَكِنْ لَا يُمْكِنُهُ أَبْدًا أَنْ يُخْفِي شَيْئًا عَنِ اللَّهِ، وَيَرْجِعُ هَذَا إِلَى أَنَّ اللَّهَ - خَلَافًا لَنَا - يَعْرِفُ الْأَفْكَارَ الَّتِي تَدْوَرُ دَاخِلَّ عَقْلِ الْإِنْسَانِ، وَعَلَى الْإِنْسَانِ دَائِمًا أَنْ يَكُونَ مُخْلِصًا وَأَمِينًا فِي تَعَامِلِهِ مَعَ اللَّهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى. وَيَذْكُرُ اللَّهُ فِي إِحْدَى آيَاتِ الْقُرْآنِ مَا يَلِي :

**قُلْ إِنْ تُخْفُوا مَا فِي صُدُورِكُمْ أَوْ تُبَدُّوْهُ يَعْلَمُهُ اللَّهُ وَيَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ** [سورة آل عمران 29]  
**كُلُّ شَيْءٍ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَإِنْ تُبَدُّوْمَا فِي أَنْفُسِكُمْ أَوْ تُخْفُوهُ يُحَاسِبُكُمْ بِهِ اللَّهُ فَيَقُولُ لِمَنْ يَشَاءُ وَيَعْذِبُ مَنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ** [سورة البقرة 284]

وَالشَّخْصُ الَّذِي يُدْرِكُ أَنَّ اللَّهَ يَسْمَعُ كُلَّ كَلْمَةٍ يُنْطَقُهَا، وَيَعْرِفُ كُلَّ فَعْلٍ يَقُولُ بِهِ، وَيَطَّلَعُ عَلَى كُلَّ فَكْرٍ تَخْطُرُ بِعَقْلِهِ، لَنْ يَجِدُ أَبْدًا عَلَى الإِتِيَانِ بِفَعْلٍ قَبِيحٍ، حَتَّى وَإِنْ خَفَى عَنِ غَيْرِهِ مِنَ النَّاسِ. وَلِيَكُونَ الْمَرْءُ خَيْرًا حَقًا فَعَلَيْهِ أَنْ يُؤْمِنَ إِيمَانًا مُطْلَقًا بِوُجُودِ اللَّهِ وَوَحْدَانِيَتِهِ، وَيَعْتَرَفَ بِقُدرَتِهِ الْمُطْلَقَةِ، وَيُدْرِكُ أَنَّهُ يَرَى وَيَسْمَعُ كُلَّ شَيْءٍ. وَيُعْتَبَرُ هَذَا أَحَدَ الشُّرُوطِ الْمُسْبِقَةِ لِاِكْتِسَابِ الْقِيمِ الَّتِي يُرِيدُهَا اللَّهُ فِي عِبَادَهِ.

## حُبُّ اللَّهِ وَالثَّقَةُ بِهِ

إِنَّكَ تَعْتَزُّ بِالْحُبُّ الَّذِي يُبَدِّيَهُ لَكَ أَبُوكَ وَتَتَعَلَّقُ بِهِ، أَلِيسْ كَذَلِكَ؟ فَكَمَا أَنَّكَ تُحِبُّهُمَا، فَهُمَا يَحْمِيَانَكَ وَيُحَبِّانَكَ وَيُلَبِّيَانَ احْتِيَاجَاتَكَ. وَكَمَا تَتَّقَ في أَبَوِيْكَ، فَإِنَّكَ

# ما هي نوعية الشخصية

## التي يريدها الله مِنَّا؟

القرآن الذي هو كلام الله؛ دليلٌ ومرشدٌ للبشرية بأكملها، فيمكننا أن نتحقق في أنفسنا الشخصية التي ترضي الله عنّا، وهذا بقراءة آيات القرآن، وضبط معيشتنا وفق هذه الآيات. ويعتبر هذا شيئاً سهلاً، غير أنَّ بعض الناس يرتكبون خطأ الانزلاق بعيداً عن القيم التي ترضي الله. وإذا ما حدث يوماً أن أمتثل كُلُّ مَنْ حولَكَ لِمَا يُريده الله، وتَمَسَّكوا بالقيم التي يطلُّها الله من الإنسان؛ فالدنيا سوف تُصبح مكاناً أفضل بكثيرٍ ممَّا هي عليه. ولنستعرض الآن باختصارِ الصِّفاتِ التي يُريدها الله مِنَّا.





وخلق الله الشمسَ لتنمكَنَ مَن العيش على الأرض، كما خلق الخضرواتَ والفاوَكَهُ والحيواناتَ كُلُّها مَنْ أَجْنَا. ونحصل على الخُبزَ واللَّبَنَ وَاللَّحَمَ، والعَدِيدَ مَنَ الخضرواتَ والفاوَكَهُ الْلَّذِيَّةَ لَأَنَّ الله يَخْلُقُهَا كُلُّها مَنْ أَجْنَا.

ويَخْلُقُ الله المطرَ لَنَحْصُلَ على ماءِ عَذْبٍ نَشَرَبُهُ، ويَخْلُقُ المحيطاتَ التي هي مساحاتٌ هائلةٌ مُنَصَّلَةٌ مَنَ الْمَيَاهُ الْمَالَحةُ. ولو لا المطرُ لَمَا احْتَوَتِ الْأَرْضُ ماءً عَذْبًا أو مالحًا، والماءُ شَيْءٌ حَيَوَيٌّ بِالنَّسْبَةِ لَنَا، وكما تَعْرِفُ؛ فَالإِنْسَانُ لَا يَسْتَطِيُ البقاءَ حَيًّا دُونَ ماءٍ إِلَّا لِأَيَّامٍ مَعْدُودَةٍ.

ووَضَعَ اللهُ دَاخِلَ أجْسَادِنَا نَظَامَ الْمَنَاعَةَ لِيَحْمِيَنَا مَنَ الْمَيْكَرُوبَاتَ، وَيَرْجِعُ الْفَضْلُ إِلَى هَذَا النَّظَامِ، فَبِهِ تَسْتَطِيُّ أجْسَادُنَا مُقاوِمَةً تَأْثِيرَ الْمَيْكَرُوبِ الْبَسيطِ الَّذِي يُسَبِّبُ نَزْلَةَ الْبَرْدِ فَلَا نَمُوتُ

وإِضَافَةً لَمَا سَبَقَ؛ فَإِنَّ اللهَ جَعَلَ قُلُوبَنَا تَعْمَلُ وَتَتَبَعُضُ طَوَالَ فَتَرَةَ حَيَاتَنَا، وَلَوْ

تعلم أنَّهَا على استعداد دائم لِمساندَتِكَ إذا صادفتَ صعوباتَ.

ولكنْ هل فَكَرْت يوماً إلى أيِّ حدٍ تُحِبُّ اللهَ وَتَتَّقَّ بِهِ؟

يُلْبِي اللهُ كُلَّ احتياجاتِ مخلوقاتهِ التي خلقها. ويرجع الفضلُ إلى رحمةِ اللهِ  
- التي لا حد لها - في عيشنا وسط هذا العالمَ بسلامٍ، وننمتَ بنَعِمٍ لا حَضْرٌ لها.

وَآتَكُم مِّنْ كُلِّ مَا سَأَلْتُمُوهُ وَإِنْ  
تَعْدُوا نِعْمَتَ اللهِ لَا تُخْصُّوهَا إِنَّ  
الإِنْسَانَ لَظَلُومٌ كَفَّارٌ

[سورة إبراهيم: 34]



كانت قلوبنا تحتاج إلى راحة في فترات مُعَيَّنة - مثلاً تفعل الماكينات - لكنَّا قد مُتنَا بالتأكد. ولكنَّ قلوبنا تتبعُ لعشرات السنين دون توقُّفٍ أو راحَةٍ، بما يُمكِّننا من البقاء على قيدِ الحياة.

وخلق الله لنا الأعيُن لنبصر بها، والأذان لنسمع بها، والأنف لنتشم بها، واللسانة لنتذوق بها. وما سبق كُلُّه لا يُمثِّل إلا جزءاً يسيراً من النعم التي منحنا الله إياها. ولا يُمكِّننا حصر النعم التي منحنا الله إياها أو عدُّها، ويعلَّمنا الله الرحيم بنا هذه الحقيقة في إحدى آيات القرآن كما يلي:

**وَآتَكُمْ مِّنْ كُلِّ مَا سَأَلْتُمُوهُ وَإِنْ تَعْدُوا نِعْمَتَ اللهِ لَا تُخْصُوْهَا  
إِنَّ الْإِنْسَانَ لَظَلُومٌ كَفَّارٌ** [سورة إبراهيم: 34]

وكمَا فَهَمْتَ مَنَّ القُرْآنَ؛ فَإِنَّ عَدَمَ شُكْرَ هَذِهِ النِّعَمِ، وَنَسْيَانَ كَوْنِهَا مَنَّ اللهِ، وَعَدَمَ شُكْرَهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ فَعَلَهُ مَنْ أَجْلَنَا، يُعْتَبِرُ سُلُوكًا سَيِّئًا، وَالله لا يُحِبُّ نَاكِرِيِّ الْجَمِيلِ.

وَلَا يُرِيدُ الله مَنَا - في مقابل نِعْمَهِ - إِلَّا أَنْ نُحَبَّهُ، وَنُعْتَرَفَ بِفَضْلِهِ، وَنَشُكُّرَهُ، وَيَأْمُرُنَا اللهُ بِهَذَا فِي الْآيَةِ التَّالِيَةِ:

**وَاللهُ أَخْرَجَكُمْ مِّنْ بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ لَا تَعْلَمُونَ  
شَيْئاً وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَالْأَفْنَدَةَ  
لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ** [سورة النَّحْل: 78]  
فَكُلُّوْ مِمَّا رَزَقَكُمُ اللهُ حَلَالاً طَيِّبًا وَاشْكُرُوا  
نِعْمَتَ اللهِ إِنْ كُنْتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ [سورة النَّحْل: 114]



وَاللَّهُ أَخْرَجَكُمْ مِّنْ بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ  
لَا تَظْلَمُونَ شَيْئًا وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ  
وَالْأَبْصَارَ وَالْأَفْئِدَةَ لَكُمْ شَكُورٌ

[سورة النحل: 78]



وَهُوَ الَّذِي أَنْشَأَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَالْأَفْنَدَةَ

قَتِيلًاً مَا تَشْكُرُونَ [سورة المؤمنون 78]

وتذكر لنا آية أخرى أن المؤمنين يحبون الله أكثر

من أي شيء آخر:

وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَّخِذُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنْدَادًا  
يُحِبُّونَهُمْ كَحْبَ اللَّهِ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُّ حُبًّا  
لِّلَّهِ وَلَوْلَا يَرَى الَّذِينَ ظَلَمُوا إِذْ يَرَوْنَ الْعَذَابَ  
أَنَّ الْقُوَّةَ لِلَّهِ جَمِيعًا وَأَنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعَذَابِ

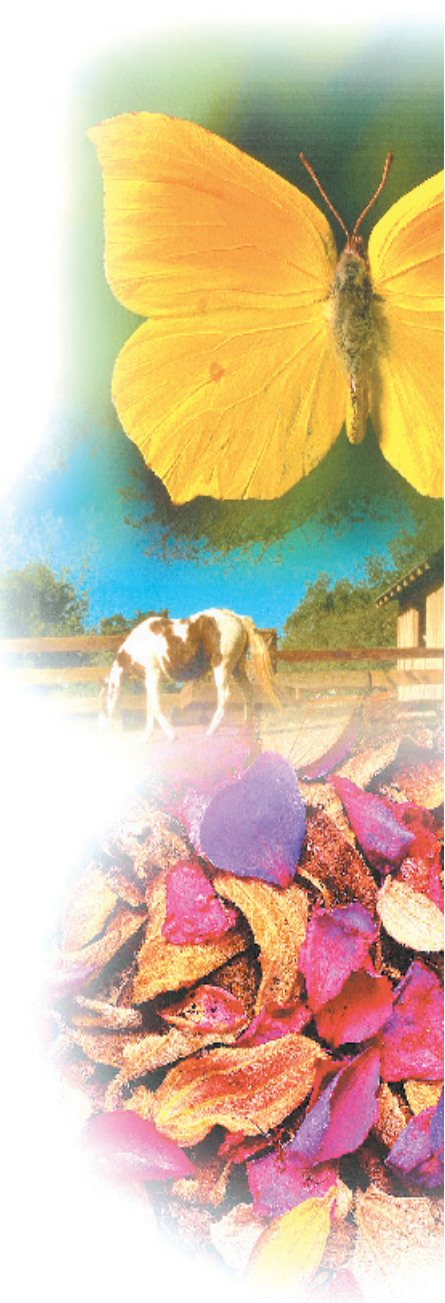
[سورة البقرة 165]

يحمي الله أمك وأباك وكل الناس، ويطعمهم.  
ونحتاج كلنا إلى الله، فلا أبوانا ولا نحن قادرُون على  
خلق النعم السابق ذكرها؛ ولهذا السبب يجب علينا أن  
نحب الله ونضع ثقتنا فيه.

ويُعتبر حب الله أكثر من أي شيء آخر، ووضع  
ثقتنا فيه، وتقدير نعمة التي تفضل بها علينا، يُعد من  
أهم صفات الشخصية التي يرضى الله عنها.

## كيف نعامل الآخرين؟

يُحرّم الله على الناس التّكبير والكذب والسخرية من  
آخرين، الافتخار بالذات. ويأمر الناس من الجانب  
الآخر بالأمانة والتواضع.





ويعيشُ بعضُ الأشخاص تحت تأثيرٍ من حوالهم من الناس؛ فإذا كان لهم أصدقاءً أشراً فإنَّهم قد يتأثرون بهم سلباً. ولكنَّ الإنسان الذي يؤمن بالله، ويدركُ أنه يراه دائماً، لا ينحرف عن السلوك القويم، مهما كان ضغطُ الظروف المحيطة. ويُصبحُ هذا الشخص مثلاً جيداً لهؤلاء الذين يفتقرُون إلى الأمانة ويفسرون إلى إحداث الأذى.

ويحبُ الله الصابرين الثابتين. ولا يعني مُصطلح الصبر في القرآن مجرَّد الصَّبر في وجه المحن، ولكنَّه يعني الصَّبر في كُلَّ لحظةٍ من لحظاتِ عمرِ الإنسان. ولا يتغيَّر ثباتُ الشخص المؤمن حسبَ الناس أو الأحداث. وعلى سبيل المثال؛ فإنَّ شخصاً قليلاً الخوف منَ الله يُمكِّن أن يُحسن إلى شخص آخرَ يتوقَّع منه منفعةً، ولكنَّه لا يتثبتُ على هذا الْخُلُقَ الحَمَيدَ دائماً، فإنَّ أحسَّ أنَّ مصالحَه تتعرَّضُ للخطر، فيُمكِّنُه أنْ يتغيَّر فجأةً. أمَّا الشخص المؤمن، فإنه يتجنَّبُ السلوك السيِّءَ بِمُنْتَهِي الحرص، ويتعامل معَ الجميع بأدبٍ جمٌّ وسلوكٍ ممتاز، ويُلزِّمُ نفسه الاستمرار في سلوكِه القويم، أيَّاً كانت الظروف، وأيَّاً كانت تصرُّفاتُ الآخرين، حتى وإنْ غَضَبَ غضباً





للسفينة. وبقي نوح هادئاً واستمر في إرشادهم. وما سبق يعتبر أمثلةً غير عاديَّة على الصَّبَر، ضرَّبَها لنا هؤلاء الناس الصالحون. ويُكررُ الله في العديد من آياته بالقرآن أنَّه يُحِبُّ عبادَه الصابرين.

وعلى عكس ذلك فإنَّ الله لا يُحِبُّ المتكبِّرين المتعالين. ولا يتمتَّع كلُّ الناس بنفس النَّعْمَ المادِّية في هذه الحياة، فبعضُ الناس يملكون بيوتاً جميلةً وسياراتٍ، بينما لا يملك آخرون شيئاً، ولكنَّ الشيءُ الهايَّ هو أنْ يتصرَّفُ الإنسانُ بصورةٍ سليمة. وعلى سبيل المثال؛ لو ظنَّ واحدٌ أنَّه أفضَّلُ من أصدقائه لأنَّه يرتدي ملابسَ أفضَّلَ مِنْهُمْ، فإنَّ هذا السلوكَ يُغضِّبُ الله، لأنَّ الله يأمرُنا بتقييم الناس وفقَ إيمانِهِمْ، لا مظاهرَهُمْ.

ولا يَعتبرُ اللهُ الثروةُ أو الجبروتُ أو الجمالُ أو القوَّةُ معاييرَ للتفاُضُل، فاللهُ يُفاضلُ بين الناس على أساس التقوى (الخضوع لله) وعلى أساس حُبِّهم لله وولائهم لَه، والتزامهم في العيشِ بِقِيمِ القرآن، فهذه هي معاييرُ تفاصُلِ الناس في عينِ الله. ويدُكُّرُ لنا اللهُ في القرآن قصَّةَ قارون؛ لنتعلَّم منها درساً.

كان قارونُ رجلاً شديداً الثراء، وكان مَنْ شَدَّ ثرائِهِ أنْ يحمل مفاتيحَ كُنوزِهِ عدُّهُ من الرجال، يتبعُونَ مَنْ حملَها. وتَطلُّعَ الجَهَّالُ مَنْ حَولَ قارونَ ليكونوا مثلَهِ، ويملكونَ كُلَّ ما يملُّكُهُ. ولكنَّ قارونَ كان رجلاً مُتكبِّراً متفاخراً لا يُطِيعُ الله. وأنكَرَ قارونُ أنَّ مَصْدَرَ ثروتِهِ مَنْ اللهُ، فكانت النتيجة إِنْزَالُ اللهِ لِكارثةَ مُرْوِعَةٍ بِهِ، فاختفى في ليلةٍ واحدةٍ هُوَ وَكُلُّ مُمْتَلَّكَاتِهِ. وبعد مُعَانِيَةٍ هذه الكارثة أظهرَ الذين تمنَّوا مَكَانَهُ فرَحَّهُمْ مَنْ كُونُوا مِثْلَهُ، وأدركَ الجميعُ أنَّ ما حدث عقوبةٌ مَنْ اللهِ.

ويذكُرُ القرآنُ قارونَ ليكونَ عبرةً كما يلي:



كان قارون شخصاً شديداً القوى ومغفراً.

شديداً فإنه يتمكن من التحكم في نفسه، ومن إظهار الثبات.  
ويأمر الله الناس في إحدى آيات القرآن بالتناؤس في مجال الصبر، كما يلي:  
**يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اصْبِرُوا وَصَابِرُوا وَرَابِطُوا وَاتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ**

## [سورة آل عمران 200]

ويُعتبر ثبات الأنبياء الذي ذكره الله لنا في القرآن الكريم نموذجاً لنا. وكما تذكرُ فإنَّ معاناة أئُوب عليه السلام استمرَّت وقتاً طويلاً جدًا، ولكنَّ عبد الله "أئُوب" عليه السلام أظهر صبراً عظيماً، ودعا الله واستجاب الله له، وعلمه كيف يخرج مما هو فيه من بلاء.

وأظهر نوح عليه السلام صبراً كبيراً، حين سخر منه قومه بسبب بنائه

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اجْتَبِرُوا كَثِيرًا مِّنَ الظُّنُنِ إِنَّ بَعْضَ الظُّنُنِ إِثْمٌ وَلَا تَجْسِسُوا وَلَا يَغْتَبْ بَعْضُكُمْ بَعْضًا أَيُّهُبْ أَحَدُكُمْ أَنْ يَأْكُلَ لَحْمَ أَخِيهِ مَيْتًا فَكَرِهْتُمُوهُ وَأَنْقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ تَوَّابُ رَحِيمٌ [سورة الحجرات 12]

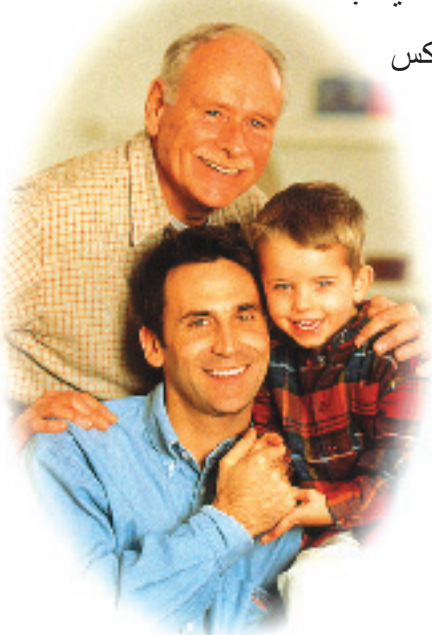
ويظهر من الآية أنَّ الله يُعلِّمُنا أنَّ الغيبة عمل مقرِّرٌ؛ مثَلَهُ مثُلُّ أكل لحم أخيك

بعد موته.

ويأمرنا الله أن نتصرَّفُ بطريقة صحيحة أثناء ممارسة حياتنا اليومية، فالحياة فرصةٌ يمنُّها الله لنا للسير على طريقه (صراطه المستقيم). وتغيب هذه الحقيقة عن أذهانَ أغلب الناس في عصرنا هذا، وبَدَلًا من أن يمتثلوا لأوامر الله ويَتَبعُوا إرشاداته، فإنَّهم يبحثون عن الهدىَّة عند غيره. ويتبَّنَّ هُولاءَ فَيَمَا خاطئَةً تأثِّرُ بالأفلام التي يشاهدونها، أو الأغاني التي يسمعونها. وعلى سبيل المثال؛ فإنَّ الشباب الذين يشاهدون بطلاً سينمائياً في دور شخصية فاسية خالية من الرحمة كثيراً ما يبدأون في تقليده فور خروجهم من دار السينما.

أَمَّا الإِنْسَانُ الْمُخْلَصُ الْحَكِيمُ، فَإِنَّهُ عَلَى عَكْسِ ذلِكِ دائِمًا يُظْهِرُ صَفَاتَ شَخْصِيَّةٍ تُرْضِيَ اللَّهَ.

ويعتبر الأنبياء هم الناس الذين يجب علينا أن نتَّبع خطواتهم. والواجب علينا أيضًا أن نمتلك الصفات والاتجاهات الشخصية التي تُرضي الله. وتتضمن تلك الصفات رحيمَةَ الإنسان، وتسامُحهُ، وتواضُعهُ، وصبرُهُ وطاعَتُهُ الله ولرسوله. ولا يحُطُّ من نفسه من يمتلك هذه القيم





إِنَّ قَارُونَ كَانَ مِنْ قَوْمٍ مُّوسَىٰ فَبَغَىٰ عَلَيْهِمْ وَآتَيْنَاهُ مِنَ الْكُنُوزِ مَا إِنْ  
مَفَاتِحُهُ لَنَتُؤْتُهُ بِالْعُصْبَةِ أُولَئِي الْقُوَّةِ إِذْ قَالَ لَهُ قَوْمُهُ لَا تَفْرَخْ إِنَّ اللَّهَ لَا  
يُحِبُّ الْفَرِحِينَ [سورة القصص 76]

فَخَرَجَ عَلَىٰ قَوْمِهِ فِي زِينَتِهِ قَالَ الَّذِينَ يُرِيدُونَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا يَا أَيُّوبَ لَنَا  
مِثْلَ مَا أُوتِيَ قَارُونَ إِنَّهُ لَذُو حَظٍ عَظِيمٍ وَقَالَ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ وَيَلْكُمْ  
ثَوَابَ اللَّهِ خَيْرٌ لِمَنْ آمَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا وَلَا يُلْقَاهَا إِلَّا الصَّابِرُونَ فَخَسَفْنَا  
بِهِ وَبِدَارِهِ الْأَرْضَ فَمَا كَانَ لَهُ مِنْ فِتْنَةٍ يَنْصُرُونَهُ مِنْ دُونِ اللَّهِ وَمَا كَانَ  
مِنَ الْمُنْتَصِرِينَ وَأَصْبَحَ الَّذِينَ تَمَنُوا مَكَانَهُ بِالْأَمْسِ يَقُولُونَ وَيَكَانُ اللَّهُ  
يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقْدِرُ لَوْلَا أَنَّ اللَّهَ عَلَيْنَا لَخَسْفَ  
بِنَا وَيَكَانُهُ لَا يُفْلِحُ الْكَافِرُونَ [سورة القصص 79-82]

ويُخبرُنا القرآن أيضًا أنَّ الغيبةَ، والتَّجسُّسَ على النَّاسِ، والتَّكَلُّمَ في أسرارِهِمْ،  
وَظَنَّ السُّوءَ بالنَّاسِ، مَنِ السُّلُوكَيَّاتِ الَّتِي لَا يُحِبُّهَا اللَّهُ . وَيُعَتَّبُ التَّجسُّسُ على  
أَخْطَاءِ الْآخْرِينَ، وَالْغَيْبَةُ وَالسُّخْرَيَّةُ مِنَ الْآخْرِينَ مَنِ السُّلُوكَيَّاتِ الَّتِي يَجِبُ عَلَى  
الْمُؤْمِنِ الَّذِي يَخَافُ اللَّهُ أَنْ يَتَجَنَّبَهَا بِمُنْتَهِي الْحَرَصِ . وَيُحَرِّمُ اللَّهُ الغَيْبَةَ فِي الْآيَةِ  
التَّالِيَّةِ :



ويمكن للإنسان أن يتمتع بهذه الصفات الشخصية التي يمتدحها القرآن حين يحيا بالإسلام. ويصعب على غير المؤمنين أن يتزموا بمثل هذه القيم النبيلة. ويجب عليك صغيري ألا تكون مثل هؤلاء الناس، وتنتبه للآية التي تقول : (أَمْ حَسِبْتُمْ أَنَّ تَدْخُلُوا الْجَنَّةَ وَلَمَّا يَعْلَمَ اللَّهُ الَّذِينَ جَاهُدُوا مِنْكُمْ وَيَعْلَمَ الصَّابِرَيْنَ) (سورة آل عمران 142). ولا تنسَ أبداً أَنَّ اللَّهَ سَيُحِبُّكَ أَكْثَرَ وَيَمْنَحُكَ الْمَزِيدَ مِنْ نَعْمَهِ عِنْدَمَا تَكُونَ صَبُوراً، مَتَوَاضِعًا، مَضْحِيًّا مُؤْثِرًا عَلَى نَفْسِكَ، كَرِيمًا، وَتَسْلُكُ سُلُوكًا قَوِيمًا .

النبيلة فيتورّطُ في الخلافات والنزاعات، بل هُو يسوّي هذه النزاعات ويُظهرُ التسامح. وبدلاً من التمرد على الوالدين ومعصيّتهما، فإن القرآن يأمرُنا بطاعة والدينا واحترامهم، ويؤكّد القرآن أهمية احترام الوالدين، كما يظهر من الآية التالية:

وَقَضَى رَبُّكَ أَلَا تَغْبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا إِمَّا يَبْلُغُنَّ عِنْدَكُمُ الْكِبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْ كِلَّاهُمَا فَلَا تَقْنَعْنَاهُمَا أَفَ وَلَا تَنْهَرْهُمَا وَقُلْ لَهُمَا قَوْلًا كَرِيمًا وَأَخْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ الْذُلُّ مِنَ الرَّحْمَةِ وَقُلْ رَبِّ ارْحَمْهُمَا كَمَا رَبَّيْتَنِي

صَغِيرًا [سورة الإسراء 23-24]

وتعتبر طاعة الوالدين وعدم إظهار أصغر علامة إحساس بالضيق منهما بقول "أف" والتزام الرحمة معهما ومعاملتهما دائمًا بقلبٍ مُمتنٍ بالرقة صفاتٌ شخصية هامّة يأمرنا الله بها. وينتج عن التزام هذه الصفات محبّة الله لنا، وجعله



بالامتنان والشكر له. وتشمل هذه العبادات أداء الصَّلاة خَمْسَ مَرَّاتٍ في اليوم، وصيام شهر رمضان، وإيتاء الزَّكَاة، وحجَّ بيت الله الحرام في مكة مَرَّةً في العُمُر، لَمَنْ يُسْتَطِعُ إِلَى ذَلِكَ سَبِيلًا.

ويُقْدِّمُ أداء الصلوات الخمس، وإقامة الصَّلاة في حياتنا، وداخل أُسْرَنا، وداخل المجتمعات التي نعيش فيها، في تذكُّر ضعفنا وعِبوديَّتِنا لله بصفة منتظمة. والصلاحة عبادة تُؤْدَى في أوقات مُحدَّدة، ويُعرِّفُنا الله في القرآن أن هذه النوعية من العبادة تُسَاعِدُنا على الامتناع عن الأفعال الشريرة التي تُغَضِّبُ الله. ويُعَتَّبُ الصَّوْمُ عبادةً أخرى يأمرنا بها القرآن في شهر رمضان، فيأمرُنا الله بالامتناع عن الطعام والشراب في النَّهَار. وأداء هذه العبادة يُظَهِّر صَبْرَنا فنبقى دون طعام ولا شَرَابٍ لفترةٍ من الزمن.

أمَّا إيتاء الزَّكَاة، فهو إعطاء جُزءٍ من ثروة الإنسان إلى الفقراء والمُحتاجين وغيرهم مَمَنْ يُسْتَحْقُون الزَّكَاة. وتمثُّل الزَّكَاة بقيَّةً أنواع العبادات في أنها ذات أهمية كبيرة، وتجنبُ البُخْل وإيثار الآخرين على النفس يُعتبر من الصَّفات



# أَعْبُدُ اللَّهَ

يُمْتَلِكُ رَبُّنَا قَدْرَةً لَا حَدُودَ لَهَا؛ فَهُوَ خَالقُ كُلُّ شَيْءٍ دَاخِلَكَ وَحَوْلَكَ. وَقَدْ خَلَقَنَا اللَّهُ وَأَمْرَنَا بِطَاعَتِهِ وَسُلْوَكِ سَبِيلٍ قَوِيمٍ وَصَافِهٍ لَنَا فِي الْقُرْآنِ. وَيُعْتَبَرُ كُلُّ مَا يَأْمُرُنَا اللَّهُ بِهِ عِبَادَةً، فَالصِّيَامُ وَالصَّلَاةُ وَشُكْرُ اللَّهِ وَالصَّبْرُ وَالْقِيَامُ بِالْأَعْمَالِ الصَّالِحةِ أَمْثَلَةً لِبَعْضِ الْعِبَادَاتِ الَّتِي يَرِيدُهَا اللَّهُ مِنَا.

وَلَكِنَّ أَعْلَيَيْهَا النَّاسُ - رَغْمَ أَنَّهُمْ يُدْرِكُونَ مَسْؤُلِيَّاتِهِمْ - لَا يَرْغُبُونَ تَقْبُلَ هَذِهِ الْحَقْيَقَةِ. وَنَتْيَاجٌ لِغَرُورِهِمُ الْخَاطِئِ يَصْبُعُ عَلَيْهِمْ أَنْ يَطِيعُوا اللَّهَ. وَلَا يُرِيدُ مُثُلُّهُؤُلَاءِ أَنْ يَسْمَعُوا إِلَى كَلَامِ اللَّهِ؛ لِأَنَّهُمْ يَعْتَبِرُونَ أَنفُسَهُمْ فِي غَايَةِ الْأَهْمَىَّةِ. وَيَأْبَى هُؤُلَاءِ الْاعْتِرَافَ بِأَنَّ اللَّهَ هُوَ الَّذِي خَلَقَهُمْ، مَمَّا يَدْفَعُهُمْ إِلَى الْوَقَاحَةِ بِالْتَّمَرُّدِ عَلَى اللَّهِ. وَرَغْمَ أَنَّ اللَّهَ هُوَ الَّذِي أَعْطَاهُمْ قُلُوبَهُمْ، وَآذَانَهُمْ وَصَحَّتْهُمْ، وَبَاخْتِصارٍ؛ أَعْطَاهُمْ كُلُّ شَيْءٍ عَلَى الْأَرْضِ، فَإِنَّهُمْ لَا يَشْعُرُونَ بِالْأَمْتَانِ اللَّهُ عَلَى هَذِهِ النَّعْمَ. وَلَكِنَّهُؤُلَاءِ سُوفَ يَشْعُرُونَ بِنَدَمٍ عَظِيمٍ، فَنُكَرُّهُمْ لِلْجَمِيلِ وَغُرُورُهُمْ سُيَكْفُفُهُمْ حَيَاةً شَاقَّةً فِي هَذِهِ الدُّنْيَا، وَنَدَمًا عَمِيقًا فِي الْحَيَاةِ الْآخِرَةِ. فَالْكُفُّرُ الَّذِي يُمَارِسُونَهُ فِي هَذَا الْعَالَمِ سُوفَ يَكُونُ سَبِيلًا لِدُخُولِهِمُ النَّارِ.

وَعَلَى كُلِّ إِنْسَانٍ لَا يَرْغُبُ فِي أَنْ يَعْانِي آلَامَ النَّدَمِ، وَيَكُونَ وَاحِدًا مِنْ أَهْلِ النَّارِ؛ أَنْ يَكُونَ شَاكِرًا لِلَّهِ. وَيُرِيدُ اللَّهُ مَنَّا أَنْ نَكُونَ شَاكِرِينَ لَهُ، وَأَنْ نُصَلِّيَ لَهُ وَنَعْبُدَهُ فِي مُقَابِلِ جَمِيعِ النَّعْمَ الَّتِي أَعْطَاهَا لَنَا. فَحِينَ تَرَى كُلُّ تِلْكَ النِّعَمِ الْمُتَقْنَةِ وَالْجَمِيلَةِ تُحِيطُ بِكَ - وَالَّتِي لَا يَمْكُنُ أَنْ تَكُونَ قَدْ جَاءَتِ إِلَيْكَ الْوَجُودُ مِنْ تَلْقاءِ نَفْسِهَا - يَجْبُ عَلَيْكَ أَنْ تَتَذَكَّرَ اللَّهُ، وَتَشْعُرَ بِالْأَمْتَانِ لَهُ. وَلَا تَكُنْ أَبْدًا مِنْ هُؤُلَاءِ الَّذِينَ يَغْفُلُونَ عَنِ إِدْرَاكِ نَعْمَ اللَّهِ الْمُمْنُوَّةِ لَهُمْ وَتَقْدِيرِهَا.

وَيَأْمُرُنَا اللَّهُ فِي الْقُرْآنِ بِمُمْارَسَةِ أَنْوَاعٍ أُخْرَى مِنِ الْعِبَادَاتِ زِيَادَةً عَلَى الشَّعُورِ



فأنت تتغذى بإرادة الله. وبما أنَّ الله هو الذي أعطانا كُلَّ هذه النعم، فإنَّه من واجبنا أن ندعوه حين نرَغب في حدوث شيءٍ ما أو الحصول على شيءٍ ما. وبناءً على ما سبق، فمن واجبنا أيضًا أن نسأل الله كُلَّ شيءٍ نريده. وفيما يلي مثالٌ يُمكِّنُكَ من فَهْمَ هذه المسألة بوضوح أكبر: تضغطُ على زرٍ لإشعال ضوء المصباح، فهل يُمكِّنُكَ القولُ أنَّ الزرَّ هو الذي خلق الضوء؟ بالطبع لا. فالزرُّ ليس إلا مجرَّد وسيلةٍ، ومثالُه الأسلاك التي تنقل الكهرباء ما هي إلا وسيلةً أيضًا. ويخلقُ الله في هذه الحياة الدنيا وسائلًا أو أدواتٍ لإحداث كُلَّ أثرٍ نراه. فهو الذي يخلقُ الماء، ويُدبرُ هذا الماء دوراتٍ عملاقةً فيتم توليدُ الكهرباء. وتنقلُ الأسلاكُ الكهرباء، وأخيرًا يُحولُ المصباحُ الكهرباء إلى ضوء. والحقيقةُ أنَّ الله هو الذي يخلقُ الضوء، وإن أراد الله خلقَ الكهرباء دون الأسباب السابقة ذكرُها، فهو قادرٌ على ذلك. ولكنَّ الله يُريدهُ أن نستخدمَ ذكاءً، ونُفكِّرَ، ونتأملَ فيما خلقَهُ الله، ونصلَّ بهذه الطريقة إلى الإيمان.

الشخصية التي ترضي الله. وزيادةً على هذا؛ فإن إيتاء الزكاة يُحِسّن مستوى التعاون بين الناس، ويجعل النفس البشرية أكثر نضجاً.

## الدعاء وسيلة للتقرب إلى الله

يُولِي اللهُ لِلْدُّعَاءِ أَهْمَيَّةً كَبِيرَةً، وَيُخْبِرُنَا بِأَهْمَيَّةِ الدُّعَاءِ فِي آيَةٍ تَقُولُ: (قُلْ مَا يَعْبُأُ بِكُمْ رَبِّي لَوْلَا دُعَاؤُكُمْ فَقَدْ كَذَبْتُمْ فَسَوْفَ يَكُونُ لَرَأْمَا) سورة الفرقان (77).

وكما تُظَهِّرُ هذه الآية فإن قيمة الشخص عند الله تتوقف على دُعَانَه، وهذا لأنَّ الإنسان الذي يدعو يسأل الله وحده عمَّا يحتاج، فالله هو مالك كل شيء.

ويخلق الله كلَّ ما نحتاجه، ولنأخذ على سبيل المثال الطعام الضروري لاستمرار حياة البشر. سنجد أنَّ الله يخلق الخضروات، والفاكهه، والدجاج والأبقار وغيرها. ويخلق الله أبوئليه وكلَّ الناس حولك. ويمتَحِنُ اللهُ العظيمُ للناس أجسادهم، وذكاءهم ومعرفتهم وقوتهم وصحتهم، والفرص التي يتمتعون بها.

وكما ذكرنا من قبل فالله يخلق كلَّ هذه الأشياء كنَعَم يَمْنَحُها لنا. ونحن ندين الله بالطعام الذي نأكله، كما ندين له بالقدرة على تناوله. ولتفكر لحظةً فيما يلي: كيف سيمكِّنكَ مضغُ الطعام دون أسنانك؟ وكيف سيمكِّنكَ هضمُ هذا الطعام دون معدتك؟ وهل سيكون لوجود الطعام أيةٌ فائدةٌ من دون أن يكون لك جهاز هضمٍ؟



حين تُثير حنفيَّة الماء راغبًا في الحصول على الماء، هل يُمكنك القول إنَّ أنابيب الماء هي التي تجعل الماء يأتي إلى الوجود؟ الإجابة تقول أنَّ الحنفيَّة مثلها مثل زر الكهرباء في المثال السابق مجرَّد وسيلة، وليس سببًا.

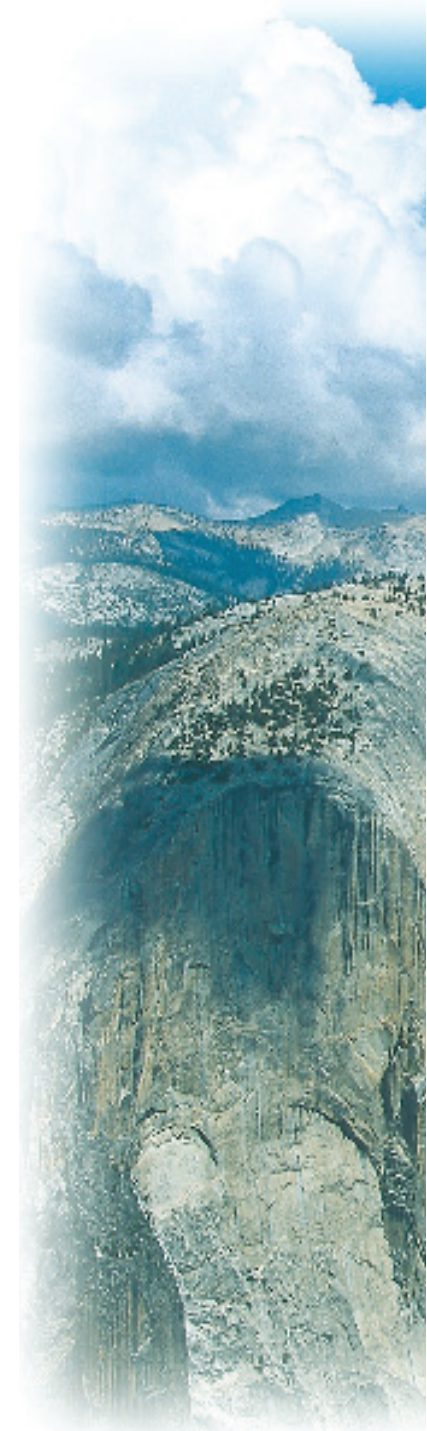
هذه هي النظرة التي يجب علينا أن ننظر بها إلى الأمور، وهي توضُّح سبب احتياجنا لدعائِ الله، ذلك لأنَّ الله يخلق كلَّ شيء.

ولو رغبنا في كتابة قائمة للأسباب التي تدعونا لشكَّر الله ودعائِه؛ فإنَّا سنَّملاً ملابيَنَ المجلَّات من الكُتبِ. ولذلك فإنَّ وجود أشخاص حوالك لا يهتمُون بشكَّر الله ودعائِه، يجب ألا يثبُطَ من عزَّيمتك ولا يُغريَك ويدفعك لتكون مثلَهم، فعدم استخدام هؤلاء لذكائِهم وتجنبُهم للتفكير والتأمل يُوقِّعهم في خطأ كبير.

ويخبرنا الله بالنهاية التي تنتظر مثلَ هؤلاء. ويعتمدُ الجزاء الحسن أو العقوبة التي سوف نلقاها في الحياة الآخرة على سلوكنا في هذه الحياة، وما إذا كنا نسعى لأن نقترب من الله أم لا. وسوف يُجازي كلَّ إنسانٍ بأفعاله في الحياة الآخرة.

### كيف نتوسل إلى الله وندعوه؟

يُعتبر النَّفُوسُ في عظيم قدرة الله وقوَّته، والشعورُ بالرُّهبة منه، ودعاؤه بخشوع في السُّرُّ، أمورٌ ضرورية لتحقيق التوسل، ويُخبرُنا الله كيف ندعوه في القرآن فيقول:





وَالْحَقِّيْ بِالصَّالِحِيْنَ [سورة يوسف 101]

دَعَاء سَلِيمَان: [وَقَالَ رَبِّ أَوْزِعْنِي أَنْ أَشْكُرْ نِعْمَتَكَ الَّتِي أَنْعَمْتَ عَلَيَّ  
وَعَلَى وَالِدَيَّ وَأَنْ أَعْمَلَ صَالِحًا تَرْضَاهُ وَأَدْخِلْنِي بِرَحْمَتِكَ فِي عِبَادِكَ

الصَّالِحِيْنَ [سورة النَّمَل 19]



اذْعُوا رَبّكُمْ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ [سورة الأعراف]

[55]

وَلَا يُمْكِن قَصْرُ التَّوْسُّل عَلَى أَمَاكِنَ أَوْ أَوْقَاتٍ مُحَدَّدَةٍ، فَيُمْكِنُنَا أَن نُفَكِّرَ فِي اللَّهِ وَنَدْعُوهُ فِي أَيِّ وَقْتٍ نَشَاءُ، وَاللَّهُ يَأْمُرُنَا بِهَذَا فِي الْقُرْآنِ، بِقَوْلِهِ:

الَّذِينَ يَذْكُرُونَ اللَّهَ قِيَامًا وَقَعْدًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بِأَطْلَأْ سُبْحَانَكَ فَقَاتَ عَذَابَ النَّارِ

[سورة آل عمران 191]

فَادْكُرُونِي أَذْكُرْكُمْ وَاسْكُرُوا لِي وَلَا تَكْفُرُونِ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَعِينُوا بِالصَّابِرِ وَالصَّلَاةِ إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّابِرِينَ [سورة البقرة]

[152-153]

وَلَيَمَدَّنَا اللَّهُ بِنَمَادِجِ الْدُّعَاءِ فِي الْقُرْآنِ، أُورَدَ لَنَا بَعْضًا مِنْ أَدْعَيَةِ الْأَنْبِيَاءِ وَالْمُؤْمِنِينَ، كَمَا يَنْتَضِجُ مِنَ الْآيَاتِ التَّالِيَّةِ:

دُعَاءُ نُوحٍ: إِقَالَ رَبِّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ أَنْ أَسْأَلَكَ مَا لَيْسَ لِي بِهِ عِلْمٌ وَإِلَّا تَغْفِرْ لِي وَتَرْحَمْنِي أَكُنْ مِنَ الْخَاسِرِينَ [سورة هود 47]

وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَاهِيمُ الْقَوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ وَإِسْمَاعِيلُ رَبَّنَا تَقْبِلُ مِنَّا إِنَّكَ أَنْتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمِينَ لَكَ وَمِنْ ذُرِّيَّتَنَا أُمَّةً مُسْلِمَةً لَكَ وَأَرِنَا مَنَاسِكَنَا وَتُبَّ عَلَيْنَا إِنَّكَ أَنْتَ التَّوَابُ الرَّحِيمُ رَبَّنَا وَابْعَثْ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْهُمْ يَتَوَلُّ عَلَيْهِمْ آيَاتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَيُرَزِّكِهِمْ إِنَّكَ أَنْتَ الْغَنِيُّ الْحَكِيمُ [سورة البقرة 127-129]

دُعَاءُ يُوسُفَ: إِنَّ رَبِّيَ قَدْ آتَيَنِي مِنَ الْمُلْكِ وَعَلَّمَنِي مِنْ تَأْوِيلِ الْأَحَادِيثِ فَأَطِرَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ أَنْتَ وَلِيَّ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ تَوَفَّنِي مُسْلِمًا

الَّذِينَ يَذْكُرُونَ اللَّهَ قِيَامًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بِاطْلَالًا سُبْحَانَكَ فَقَاتَ عَذَابَ النَّارِ رَبَّنَا إِنَّكَ مَنْ تُدْخِلُ النَّارَ فَقَدْ أَخْرَيْتَهُ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنْصَارٍ رَبَّنَا إِنَّا سَمِعْنَا مُنَادِيًّا يُنَادِي لِلإِيمَانِ أَنَّ أَمْنُوا بِرِبِّكُمْ فَإِمَّا رَبَّنَا فَاغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَكَفْرْ عَنَّا سَيِّئَاتِنَا وَتَوَفَّنَا مَعَ الْأَبْرَارِ رَبَّنَا وَأَتَنَا مَا وَعَدْنَا عَلَى رُسُلِكَ وَلَا تُخْزِنَا يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّكَ لَا تُخْلِفُ الْمِيعَادَ فَاسْتَجَابَ لَهُمْ رَبُّهُمْ أَنِّي لَا أُضِيعُ عَمَلَ عَامِلٍ مِنْكُمْ مَنْ نَكَرَ أَوْ أَنْشَى بَعْضَكُمْ مَنْ بَعْضَ فَالَّذِينَ هَاجَرُوا وَأَخْرِجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ وَأَوْذُوا فِي سَيِّلٍ وَقَاتَلُوا وَقُتِلُوا لَا كُفَّرْنَ عَنْهُمْ سَيِّئَاتِهِمْ وَلَا دُخْلَنَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ ثَوَابًا مِنْ عِنْدِ اللَّهِ وَاللَّهُ عِنْدَهُ حُسْنُ الثَّوَابِ [سورة آل عمران 191-195]

قُلْ اللَّهُمَّ مَا لِكَ الْمُلْكُ تُؤْتِي الْمُلْكَ مَنْ تَشَاءُ وَتَنْزَعُ الْمُلْكَ مِمَّنْ تَشَاءُ  
وَتَعْزُّ مَنْ تَشَاءُ وَتَذَلُّ مَنْ تَشَاءُ بِيَدِكَ الْخَيْرُ إِنَّكَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ

[سورة آل عمران 26]

دعا موسى: [قَالَ رَبِّ اشْرَحْ لِي صَدْرِي وَيَسِّرْ لِي أَمْرِي وَاحْلُّ  
عُقْدَةً مِنْ لِسَانِي يَفْقَهُوا قَوْلِي وَاجْعَلْ لِي وَزِيرًا مِنْ أَهْلِي ارْوَنَ أَخِي  
شَدُّدْ بِهِ أَزْرِي وَأَشْرِكْهُ فِي أَمْرِي كَيْ نُسَبِّحَكَ كَثِيرًا وَنَذْكُرَكَ كَثِيرًا إِنَّكَ  
كُنْتَ بِنَا بَصِيرًا] [سورة طه 25]



مُثِيرًا للسُّخرية، مَثُلَمَا تَحْزَنُ لنجاح إنسان في اختبار. ورُبَّما تكون قد فقدت أحد أقربائك أو شخصًا ما تُحبُّه، ولكنَّ الشخص المؤمن يَعْرَفُ أنَّ الموت ليس فرَاقاً أبديًّا، وأنَّ الشخص الذي مات لم يَقُمْ إلَّا بِإِنْهَا فترة اختباره في هذه الحياة فحسب. ويَعْرَفُ المؤمنُ أنَّ اللهَ في الآخرة سِيَجْمُعُ الْمُسْلِمِينَ الَّذِينَ عَاشُوا وَفَقَ تَعْالَيمَه مَعًا، وَيُكَافِئُهُمْ فِي الْجَنَّةِ. وَفِي هَذِهِ الْحَالَةِ بَدَلًا مَنْ إِلَّا حُسْنَاسُ بِالْأَسْىِ، فَإِنَّ النَّاسَ سُوفَ يَشْعُرُونَ بِسُعَادٍ غَامِرٍ.

وَاللَّهُ تَعَالَى قَادِرٌ عَلَى أَنْ يَسْتَرَّ أَرْوَاحَنَا فِي أَيَّةٍ لِحَظَةٍ، وَلَذِكْرٍ عَلَيْنَا أَنْ نَسْعِي لِكَسْبِ رِضَاِهِ.

وَلِتَلْخِيصِ مَا سَبَقَ، فَإِنَّا نُذَكِّرُ أَنَّ الْمَوْتَ لَيْسَ نَهَايَةً، وَلَكِنَّهُ بُوَابَةُ لِلْحَيَاةِ الْآخِرَةِ الَّتِي تَرْزُخُ بِشَتِّي مَظَاهِرِ الْجَمَالِ. وَتَتَمَيِّزُ الْحَيَاةُ الْآخِرَةُ بِأَنَّهَا الْحَيَاةُ الْحَقِيقِيَّةُ الَّتِي سُوفَ تَسْتَمِرُ إِلَى الأَبْدِ، وَالَّتِي يَجِبُ أَنْ نَسْتَعْدَ لَهَا. هَلْ تَعْتَقِدُ أَنَّ شَخْصًا مَا عِنْدَمَا يَجْلِسُ لِلْامْتِحَانِ يَرْغُبُ فِي اسْتِمرَارِ الْامْتِحَانِ إِلَى الأَبْدِ؟ إِلْجَابَةُ بِالْطَّبْعِ لَا؛ فَكُلُّ مَا يَرْغُبُ فِيهِ مُثُلُّ هَذَا الشَّخْصِ هُوَ أَنْ يُجَبِّبَ عَلَى الْأَسْلَئَةِ بِصُورَةٍ سَلِيمَةٍ، وَيُغَادِرَ قَاعَةَ الْامْتِحَانِ.

وَفِي هَذِهِ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا أَيْضًا يَجِبُ عَلَى الشَّخْصِ أَنْ يَسْعِي لِلنِّجَاحِ فِي امْتِحَانِهِ، وَأَنْ يَكْسِبْ رِضَاَ اللَّهِ وَيَدْخُلَ جَنَّتَهُ.

وَيَجِبُ أَنْ يَكُونَ أَهْمُّ هَدْفَ لِلْإِنْسَانِ فِي هَذِهِ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا هُوَ كَسْبُ حُبِّ اللَّهِ وَرِضَاِهِ. وَيَنْتَجُ عَنِ هَذَا حُبُّ اللَّهِ لَنَا وَحَمَائِيَّةُ إِيَّانَا فِي كُلِّ لِحَظَةٍ، وَيَذَكِّرُ لَنَا الْقُرْآنُ كَلَامَ أَحَدِ الْأَنْبِيَاءِ قَائِلًاً:

**إِنَّ رَبِّي عَلَى كُلِّ شَيْءٍ حَفِيظٌ** [سُورَةُ هُودٍ: 57]

### فَنَاءُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا

يَصِفُ اللَّهُ الطَّبِيعَةَ الْمُؤْقَتَةَ لِهَذِهِ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا فِي الْعَدِيدِ مِنْ آيَاتِ الْقُرْآنِ، وَيُؤكِّدُ عَلَى أَنَّ الْمَأْوَى الْحَقِيقِيَّ لِلْإِنْسَانِ هُوَ فِي الْآخِرَةِ. وَالشَّخْصُ الَّذِي يُخْتَبِرُ فِي هَذِهِ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا سُوفَ يَنْالُهُ الْمَوْتُ يَوْمًا مَا، وَبِالْتَّالِي يَبِدأُ حِيَاتَهُ فِي الْآخِرَةِ، وَهِيَ حِيَاةٌ بِلَا نَهَايَةٍ. وَالْمُؤْمِنُونَ فِي لَحْظَاتِ الْمَوْتِ لَا يَعْانُونَ أَيَّةً مَشْقَةً، وَمَثُلَمَا أَخْبَرَنَا

# ما زالت الحياة الآخرة؟

يعتبر بعض الناس الموت النهاية التي ليس بعدها شيء، لكن الحقيقة غير ذلك، لأن الموت هو انتقال من الحياة في هذا العالم إلى الحياة في الآخرة، فهو بمثابة بوابة تدخل منها إلى الحياة الآخرة.

سوف نجد أنفسنا بعد عبور هذه البوابة في الحياة الآخرة، والمكان الذي نستقر فيه بعد ذلك فهو إما جنة أو نار، والاستقرار في إحداهما يرجع إلى إيماننا الخالص بوحدانية الله وإلى قبول الله لأعمالنا وسلوكنا هنا في هذه الحياة الدنيا. ولا يمثل الموت إلا نهاية فترة معينة من الوقت، ويمثل ذلك دق جرس المدرسة الذي يشير إلى نهاية وقت أحد الامتحانات. ويمنح الله فترات اختبار مختلفة بين الناس، فبعض الناس يعطيهم الله ثلاثين سنة، بينما يتمتع آخرون بحياة طويلة قد تصل إلى مائة سنة. وكما حدد الله تاريخ ميلادك، وهو تاريخ بداية وقت امتحانك، فقد حدد وقت انتهاء هذه الفترة. والله هو الوحيد الذي يعرف في أي سن سوف تموت.

## كيف يجب أن نستقبل الموت؟

يتمثل الموت الذي هو نهاية فترة الاختبار في هذه الدنيا، مصدراً للسعادة والفرح عند المؤمنين. ويصعب أن يشعر المرء بالأسى لشخص ناجح في امتحان، أليس كذلك؟ وكذلك الشعور بالحزن على شخص مات يمثل تصرفاً

## متاعب الحياة الدنيا تساعدنا

### أكثر في فهم جمال الجنة

نعاني الكثير من المتاعب في هذه الحياة الدنيا. ويمكن أن نمرّض، أو تكسّر أذرعنا أو أرجلنا، ويمكن أن نشعر بالبرد الشديد أو الحر الشديد، ويمكن أن نشعر بالآلام أو اضطراب في المعدة، ويمكن أن تتوّرم جلودنا... إلخ. وانظر إلى صور والديك وهما في شبابهما، وتأمل وجهيهما الآن، سوف تلاحظ الفارق واضحًا.

ويخلق الله نقاط الضعف هذه للإنسان في الحياة الدنيا فقط، ولا يوجد شيء منها في الحياة الآخرة وبمجرد تأمّلنا ل النقاط القصور والضعف في هذه الحياة، فإنّنا نقدر قيمة الجنة أكثر فأكثر. ودخول الجنة سيزيّل كلّ هذه المتاعب. ففكّر في كل ما يسوّعك في هذه الحياة... وتأكد أنه سيختفى كله في الحياة الآخرة. زين الله الجنة بالنعم الذي يمنّ للإنسان أقصى درجات المتعة، ويوجد في الجنة نظائر وأشباه - لا عيب فيها - لأفضل ما نأكل ونشرب في هذا العالم. ولا يشعر الإنسان بالبرد أو الحر في الجنة أبدًا، كما أنه لا يمرض ولا يخاف ولا يحزن ولا تصيبه الشيخوخة أبدًا. ولا يمكن أن تجد إنساناً واحداً شريراً في الجنة، لأنّ الأشرار الذين لا يؤمنون بالله وينكرون وجوده يطّلون في النار، لأنّهم يستحقونها. ويتحدّث الناس في الجنة إلى بعضهم البعض بكلام جميل، فلا يسبّ بعضهم بعضاً، ولا يغضّبون، ولا يصيّرون، ولا يؤذّي بعضهم بعضاً. بل تجد في الجنة جميع الناس الأخيار الذين يؤمنون بالله حقاً ويؤمنون بأنه واحد، ويتصرّفون بالطريقة التي ترضي الله، وبالتالي يستحقون البقاء في الجنة، فيعيشون فيها أحباء إلى الأبد.

ونَعْرَفُ من القرآن الكريم أنَّ في الجنة أشياء رائعة، حيث تزيد القصور الشامخة الجميلة، والحدائق الظللية، والأنهار الجارية من سعادة أهل الجنة. والحقيقة أنَّ ما شرحته لا يكفي لوصف النعم التي في الجنة، فجمال الجنة يفوق أقصى ما يمكننا تخيله.

الله تعالى في القرآن الكريم فهو يقبض أرواحهم بلطف ويسر. ومع اجتياز حاجز الموت تبدأ الحياة الحقيقية.

ولن يق猝 الله روح الإنسان في هذه الحياة الأبدية. ويخلق الله نعماً لا حصر لها في هذه الحياة الدنيا، ليرى كيف سنتصرف تجاه هذه النعم التي متنعاً بها. وخلق الله الجنة والنار جزاءً لتصريفاتنا.

ويذكر لنا الله كيف سيكافئ الإنسان في الآخرة؛ فيقول تعالى:

**مَنْ جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا وَمَنْ جَاءَ بِالسَّيِّئَةِ فَلَا يُجَزِّي إِلَّا مِثْلَهَا وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ** [سورة الأنعام: 160]

ويُعامل الله الناس برحمة كبيرة، ويُكافئهم بسخاءٍ على ما قدموه من خير، ومن جانب آخر فالله لا يجازي الذين يستحقون العقوبة إلا بما يوازي أعمالهم الشريرة. ولا يظلم الله أحداً، وقد يظلم الناس بعضهم بعضاً، وقد يخدع شخص مذنب الآخرين، وقد يضلّلهم في هذه الحياة الدنيا، ولكنَّه إن لم يؤمن بالله ووحدانيته في الحياة الآخرة، فسيعاقبه الله بصورة مؤكدة، أمّا إن كان مؤمناً، فقد يعاقبه الله وقد يغفر له. والله يرى ويسمع كلَّ شيء، وبالتالي فهو يجازينا عن كُلِّ عمل نعمله.

## حياتنا في الآخرة

الجنة والنار هما المكانان اللذان سيقضي الناس فيهما حياتهم بعد الموت، وي Medina القرآن كالعادة بالمعلومات الدقيقة عن هذين المكانين.

ربما تكون قد ذهبت إلى أماكن ذات مناظر طبيعية خلابة، أو رأيت مناظر تسحر الألباب في السينما، وربما تكون هناك أماكن تمنيت لا تترُكها أبداً. فيجب أن تتذكر أنَّ الجنة أجملُ بما لا يمكنُ مقارنته بأيٍّ من هذه الأماكن، وينتَمِّي المؤمنون في الجنة ب الطعام أشهى من الطعام الذي يأكلونه في هذا العالم بكثير. ويخبرُنا الله خالقُ الجمالَ في هذا العالم أنَّه خلق في الجنة التي أعدَّها للمؤمنين المخلصين جملاً أعظم بكثير.

وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ  
لَا نُكَفِّرُ نَفْسًا إِلَّا فُسْعَاهَا أُولَئِكَ  
أَصْحَابُ الْجَنَّةِ هُمْ فِيهَا حَالِدُونَ

[سورة الأعراف: 42]

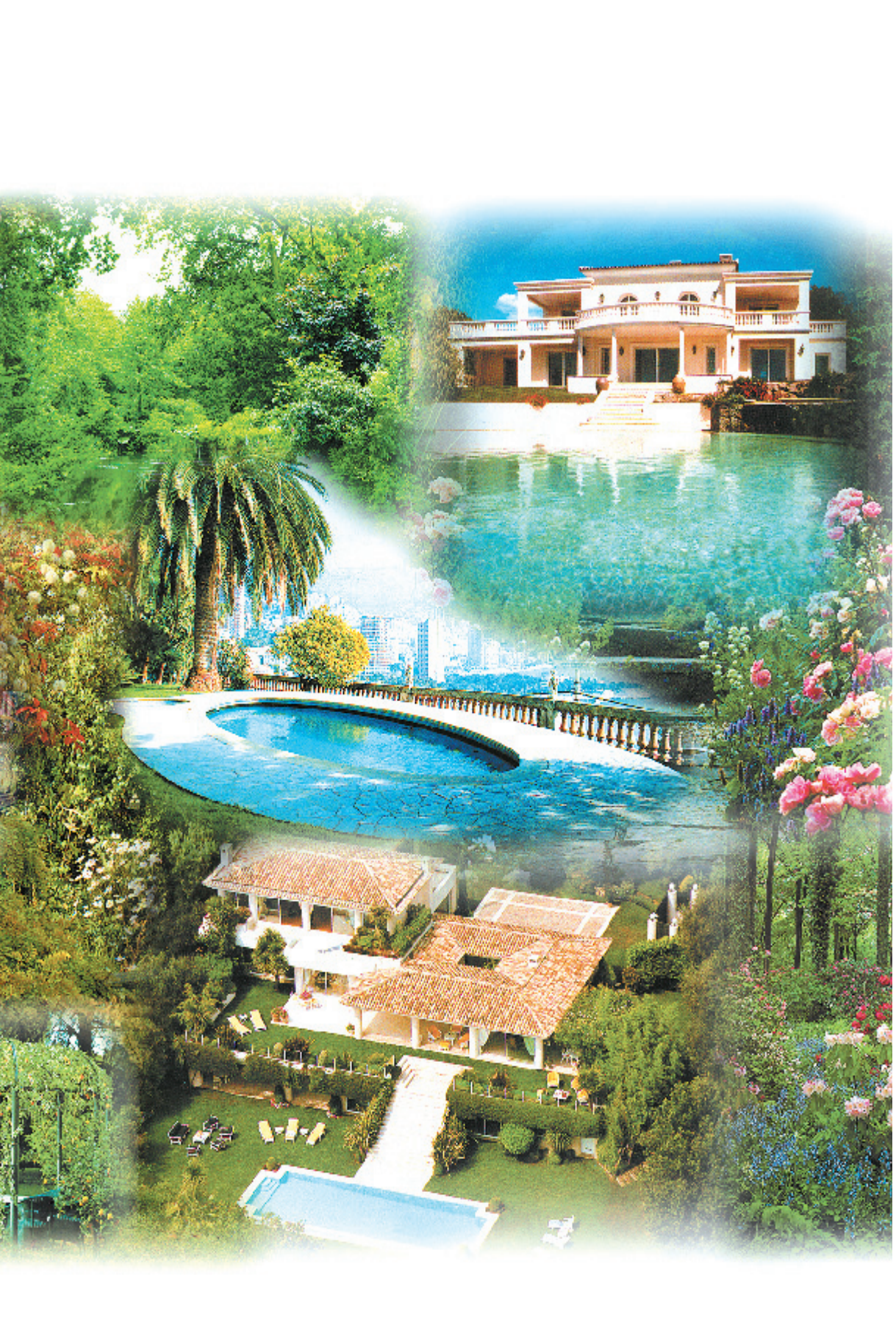


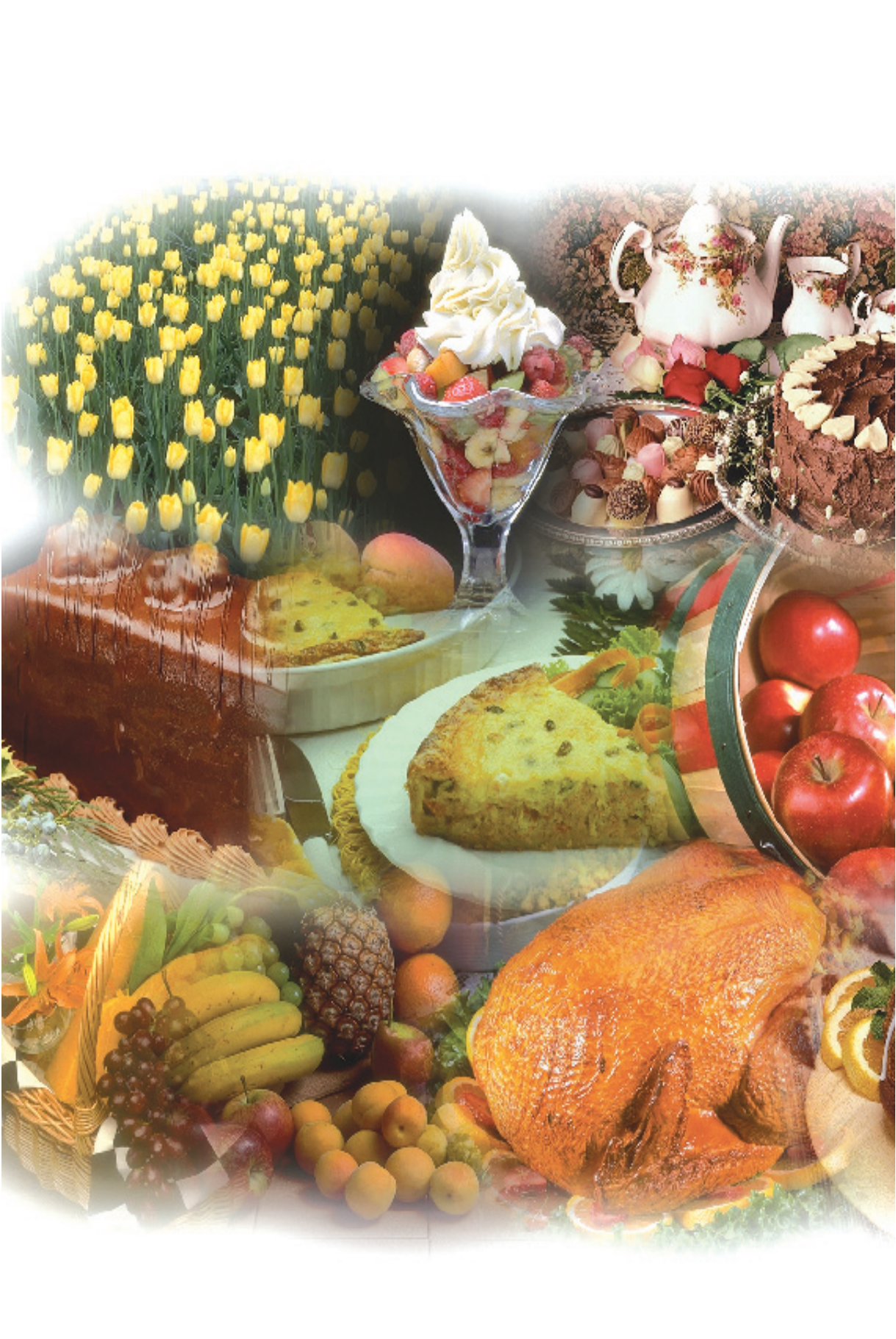


وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَنُبَوِّبُهُمْ  
مِّنَ الْجَنَّةِ خُرَفًا تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ  
خَالِدِينَ فِيهَا يَنْهَمُ لَهُرُ الْعَالَمَيْنَ

[سورة الحكوب: 58]







وَكُلْمَفِيهَا مَا شَهِي أَنْسُمْ وَكُلْمَ  
فِيهَا مَا شَهِي

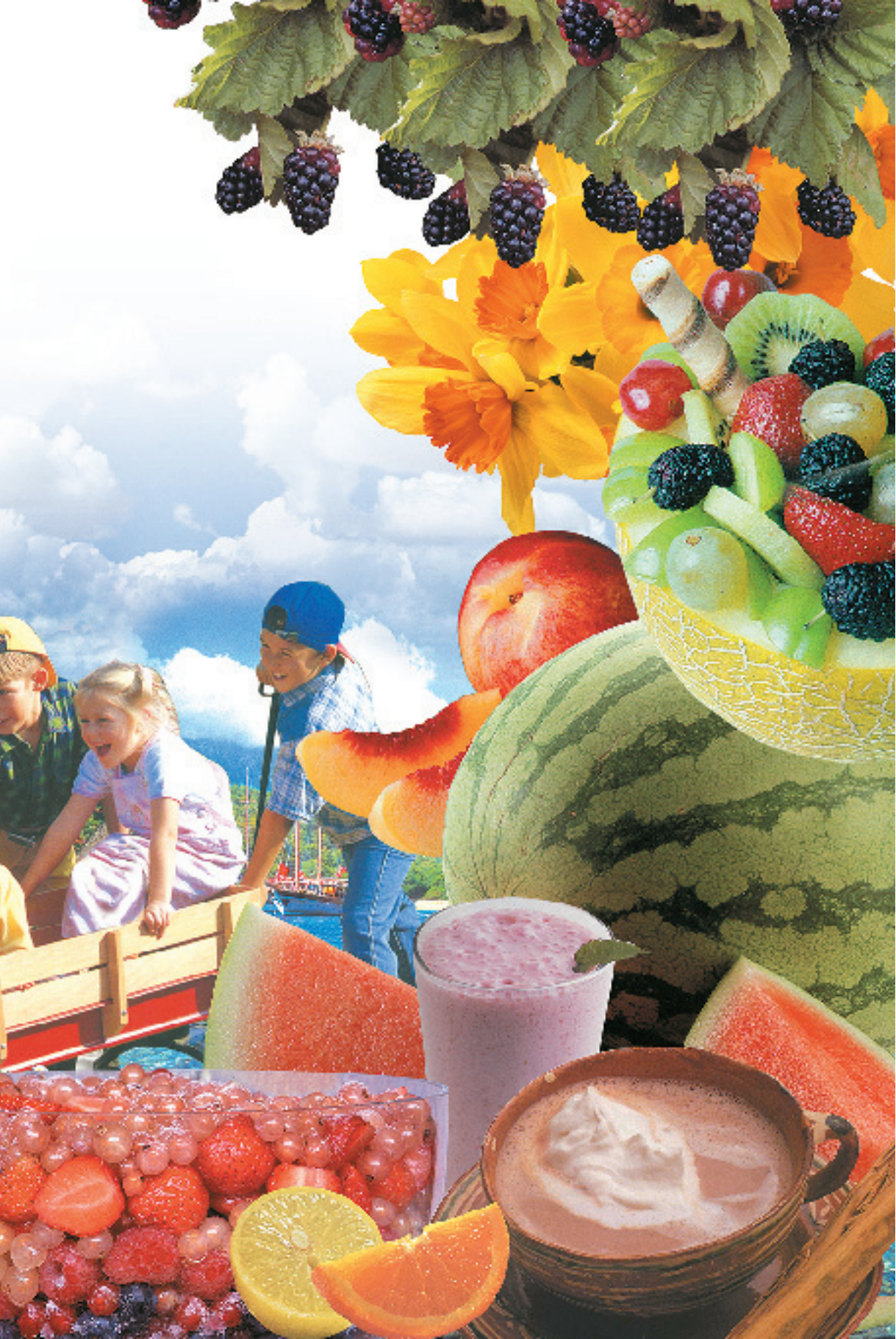
[31: سورة فصلات]



وَأَصْنَابُ الْتَّيْمِينَ مَا أَصْنَابُ الْتَّيْمِينَ  
فِي سِدْرٍ مَخْشُوذٍ وَكَلْبٍ مَخْشُوذٍ وَذَلِيلٍ  
مَخْشُوذٍ وَمَاءً مَسْكُوبٍ وَفَاكِيْجَةً كَثِيرَةً  
لَا مَخْشُوذَةٌ وَلَا مَخْشُوذَةٌ

[سورة الواقعة: 27-33]





ويخبرنا الله سبحانه أنَّ الذين يستحقون الجنة سيظلون فيها إلى الأبد:  
**وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَا نُكَلِّفُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا أُولَئِكَ أَصْحَابُ الْجَنَّةِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ** [سورة الأعراف: 42]

ويسعد المؤمن أساساً برضوان الله، فيعرف أنَّها أكبر سعادة يمكن أن يحصل عليها في هذه الدنيا، ويشعر بذلك.

## العذاب في جهنم للجاحدين

إنَّ الجاحدين الذين يرفضون الاعتراف بوجود الله تعالى، يحصلون على جَزَاء فَعَلَهُمْ. ولا يقبل هؤلاء الاعتراف بالله، وبأنَّه الواحد الذي يخلق كلَّ شيء، ويغترون بأنفسهم، ولا يُؤْدُونَ العبادات المطلوبة مَنْهُمْ، وبالتالي فَهُمْ يَتَمَرَّدُونَ في هذا العالم. وجزاءً وفَاقاً لذلك سُيُلَقَّى هؤلاء في النار ويعاقبون بها. ويرتكب بعض الناس جرائم مُتَوَعِّدةً في هذا العالم. ويمكن ألا يعاقبوا على ما فعلوا إن لم يكن أحدُ يراهم، ولكن هؤلاء لا يُدْرِكُونَ أَنَّ الله يراهم في كُلِّ لحظةٍ، ويعرف حتى ما يدور في عقولهم وما توسوس به صدورهم.

وسوف يُجازى كُلُّ إنسان بالأفعال الخيرية أو السيئة التي قام بها. ويتصفُ الله في ذلك بالعدالة المطلقة، فيُبَشِّرُنَا في آيات القرآن أنَّ أَقْلَى فَعَلٍ خَيْرٌ سوف يكفيه الإِنْسَانَ بسخاءٍ وَكَرَمٍ، وسِيُكَافِيُّ كذلك النَّاسَ الَّذِينَ تابُوا مَنْ ذَنَبُوهُمْ، وسَأْلُوهُ الْمَغْفِرَةَ وَالْعَفْوَ. وَيُنذِرُ اللَّهُ مُقَابِلَ ذَلِكَ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِهِ، وَالَّذِينَ لَا يُطِيعُونَ أَوْ أَمْرَهُ الْوَارِدَةَ فِي الْقُرْآنِ الْكَرِيمِ، وَيَظْنُونَ أَنَّهُ لَا حِيَاةَ بَعْدَ الْمَوْتِ. والنار هي جَزَاءُ الْمُذَبَّنِ الَّذِينَ يَرْتَكِبُونَ جَرِيمَةَ التَّمَرُّدِ عَلَى الله، ويُشَرِّخُ الله حَالَ هؤلاء في القرآن بقوله:

**الَّذِينَ اتَّخَذُوا دِينَهُمْ لَهُوا وَلَعِبَا وَغَرَّتْهُمُ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا فَالْيَوْمَ نَنْسَاهُمْ كَمَا نَسَوْا لِقَاءَ يَوْمِهِمْ هَذَا وَمَا كَانُوا بِآيَاتِنَا يَجْحَدُونَ** [سورة الأعراف: 51]

ويُخَبِّرُنَا اللهُ فِي الْقُرْآنَ أَنَّ الْإِنْسَانَ سِيَحْصُلُ عَلَى أَكْثَرَ مَمَّا يَتَوَقَّعُ، فَيَكْفِيهِ أَنْ يُفْكِرَ فِي شَيْءٍ أَوْ يَرْغَبَ فِي السَّفَرِ إِلَى مَكَانٍ مَا، لَيَجِدَ نَفْسَهُ - بِقُدْرَةِ اللهِ - قَدْ حَصَلَ عَلَى مَا يُرِيدُ فِي لَحْظَةٍ وَاحِدَةٍ . وَيُقَرِّرُ اللهُ فِي إِحْدَى آيَاتِ الْقُرْآنِ مَا يَلِي:

**نَحْنُ أَوْلِيَاؤُكُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الْآخِرَةِ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَشَتَّهِي  
أَنْفُسُكُمْ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَدَعُونَ [سورة فصلت: 31]**  
وَفِيمَا يَلِي بعْضًا مِنْ آيَاتِ الْقُرْآنِ الَّتِي تُوَضِّحُ جَمَالَ الْجَنَّةِ:

مَثَلُ الْجَنَّةِ الَّتِي وُعِدَ الْمُتَّقُونَ فِيهَا أَنَهَارٌ مِنْ مَاءٍ غَيْرِ آسِنٍ وَأَنَهَارٌ مِنْ  
لَبَنٍ لَمْ يَتَغَيَّرْ طَعْمُهُ وَأَنَهَارٌ مِنْ خَمْرٍ لَذَّةُ الْلَّشَارِبِينَ وَأَنَهَارٌ مِنْ عَسَلٍ  
مُصَفَّى وَلَهُمْ فِيهَا مِنْ كُلِّ النَّمَرَاتِ وَمَغْفِرَةٌ مِنْ رَبِّهِمْ كَمَنْ هُوَ خَالِدٌ فِي  
النَّارِ وَسُقُوا مَاءً حَمِيمًا فَقَطَعَ أَمْعَاهُمْ [سورة محمد: 15]

وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَنَبُوَّنَّهُمْ مِنَ الْجَنَّةِ غُرْفًا تَجْرِي  
مِنْ تَحْتِهَا أَنَهَارٌ خَالِدِينَ فِيهَا نِعْمَ أَجْرُ الْعَامِلِينَ [سورة العنكبوت: 58]

جَنَّاتٌ عَدِنٌ يَنْخُلُونَهَا يُحَلَّوْنَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِنْ ذَهَبٍ وَلُؤْلُؤًا وَلِبَاسُهُمْ  
فِيهَا حَرِيرٌ [سورة فاطر: 33]

إِنَّ أَصْحَابَ الْجَنَّةِ الْيَوْمَ فِي شُغْلٍ فَاكِهُونَ هُمْ وَأَنْوَاجُهُمْ فِي ظِلَّلٍ  
عَلَى الْأَرَائِكِ مُتَكَوِّنُونَ لَهُمْ فِيهَا فَاكِهَةٌ وَلَهُمْ مَا يَدَعُونَ [سورة يس: 55-57]

فِي سِدْرٍ مَخْضُودٍ وَطَلْحٍ مَنْضُودٍ وَظَلْلٍ مَمْدُودٍ وَمَاءً مَسْكُوبٍ وَفَاكِهَةٍ  
كَثِيرَةٌ لَا مَقْطُوْعَةٌ وَلَا مَمْنُوعَةٌ وَفُرُشٍ مَرْفُوعَةٍ [سورة الواقعة: 34-28]



**ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا لَنْ تَمْسَنَا النَّارُ إِلَّا أَيَّامًا مَعْدُودَاتٍ وَغَرَّهُمْ فِي دِينِهِمْ مَا كَاتُوا يَفْتَرُونَ [سورة آل عمران: 24]**

أما فيما يتعلق بالإنسان المسلم الذي يعرف أخطاءه وأفعاله غير القوية، فإنَّ عليه أن يندم ويدعو ويسعى لِيسامحَه الله. ويخبرنا الله في القرآن الكريم أنَّه سوف يغفر أي خطأ شريطة التوبة الصادقة، وهذا ما تقرره الآية الكريمة التالية:

**قُلْ يَا عِبَادِيَ الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ لَا تَقْتَطُوا مِنْ رَحْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَعْفُرُ الذُّنُوبَ جَمِيعاً إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ [سورة الزمر: 53]**  
ومن أهم الأشياء للإنسان أن يعرف أخطاءه ويسأله أن يغفر هاله، ويسامحه ليتجنب الندم في الحياة الآخرة، ويُنقذ نفسه من عذاب النار الذي لا يُحتمل.

## الخلاصة

أطفال الأعزاء تناولنا في هذا الكتاب الحقائق الجوهرية والأكثر أهمية في حياتنا. وسألنا أسئلة عديدة، منها: «ما هو الغرض من حياتنا؟»، و«ما هو السلوك الذي يريده ربنا الذي خلقنا، وخلق كل شيء حولنا؟»، و«ما هي مسؤولياتنا نحو خالقنا؟»، و«ما هي الحياة الآخرة؟»، و«لماذا يجب علينا أن نخاف من عذاب النار؟»... إلخ.

فرجو أن تُفكِّر في هذه الأسئلة تفكيرا عميقاً، وأنْتَ الآن صغيرٌ جدًّا، ولكن لا

ويُنْتَظِرُ أَصْحَابُ النَّارِ فِيهَا عَقَابًا شَدِيدًا لَا يُقَارِنُ بِأَيِّ أَلْمٍ يُمْكِنُ أَنْ يُتَصَوَّرَ فِي الدُّنْيَا. تَمْتَأْنِي النَّارُ بِالْخُوفِ وَالْآلَمِ وَالْيَأْسِ وَالْتَّعَاسَةِ. يَتَضَرَّعُ أَهْلُ النَّارِ لِلَّهِ يَسْأَلُونَهُ طَرِيقًا لِّالْخُرُوجِ مِنْ نَارِ جَهَنَّمَ، وَلَكُنْ مَا إِنْ يَدْخُلَ إِلَيْهِ إِنْسَانٌ فِي النَّارِ، يَكُونُ الْوَقْتُ الْمُتَنَاهُ لِلشُّعُورِ بِالْأَسْفِ وَالنَّدْمِ قَدْ فَاتَ، وَقَدْ مَرَ الْكَلَامُ سَابِقًا عَنِ النَّدْمِ الَّذِي شَعَرَ بِهِ فَرْعَوْنُ حِينَ غَرَقَ. وَيَمْنَحُ اللَّهُ لِلْإِنْسَانِ فُرَصًا حَتَّى لَحْظَةِ مَوْتِهِ، وَلَكُنْهُ بِمُجْرَدِ مَوْتِهِ يَكُونُ قَدْ أَطْلَى عَلَى عَالَمِ الْحَيَاةِ الْآخِرَةِ، وَأَيَّ شُعُورٍ بِالنَّدْمِ لَا جَدْوَى مِنْهُ.

وَيَعِيشُ أَهْلُ النَّارِ مَعِيشَةً أَسْوَى مِنْ مَعِيشَةِ الْحَيَّاَنَاتِ بِمَا لَا يَدْعُ مَجَالًا لِلْمُقَارَنَةِ، فَالطَّعَامُ الْوَحِيدُ الَّذِي يَأْكُلُونَهُ هُوَ ثَمَرَةُ مُرَّةٍ ذَاتِ شَوْكٍ، وَشَجَرَةُ الزَّقُومِ. لَا يَشَرِّبُ أَهْلُ النَّارِ إِلَّا الدَّمَ وَالْقَيْحَ، وَمَعَ تَقْطُعِ جُلُودِهِمْ، وَاحْتَرَاقِ لُحُومِهِمْ، وَتَنَاثُرِ دَمَائِهِمْ فِي كُلِّ مَكَانٍ يَعِيشُ أَهْلُ النَّارِ مَعِيشَةً ضَنْكِيَّةً. تُرْبَطُ أَيْدِيهِمْ إِلَى أَعْنَاقِهِمْ، وَيُلْقَوْنَ فِي قَلْبِ الْجَحِيمِ. وَبِالْإِضَافَةِ إِلَى ذَلِكَ فَإِنَّ مَعِيشَتَهُمُ الْمُلِيَّةُ بِالشَّقَاءِ تَسْتَمِرُ إِلَى الأَبَدِ، إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ.

**وَيَقْرَرُ اللَّهُ فِي الْقُرْآنِ مَا يَلِي عَلَيْهِمْ نَارٌ مُؤْصَدَةٌ [سُورَةُ الْبَلْدُ: 20]**



تنسَ أبداً أَنَّهُ فِي يَوْمٍ مَا سُوفَ تُصْبِحُ يَا صَغِيرِي رَجُلًا هَرَمًا أَوْ امْرَأَةً عَجَوْزًا. وقد يوجد مَنْ حَوْلَكَ مَنْ سِيَقُولُ لَكَ مَا زَلَتَ صَغِيرًا جَدًّا، وَلَا دَاعِيٌ لِلتَّفَكِيرِ فِي الْمَوْتِ. وَلَكِنْ عَلَيْكَ أَنْ تَتَذَكَّرَ دُومًا أَنَّهُ لَا يَوْجِدُ أَحَدٌ يَعْرِفُ أَجَلَ مَوْتَهُ، فَقَدْ تُصَادِفُ الْمَوْتَ بَعْدِ يَوْمٍ أَوْ بَعْدِ عَشَرِ سَنَوَاتٍ. وَعِنْدَمَا يَأْتِيكَ الْمَوْتُ سُوفَ تَصْدُعُ رُوحُكَ بِلَطْفٍ، وَبَعْدَ أَنْ تَمُوتَ سُوفَ تَجِدُ نَفْسَكَ فِي عَالَمٍ يَزْخُرُ بِالْجَمَالِ، لَا مَشْقَةَ فِيهِ وَلَا نَصْبٌ وَلَا تَعْبٌ، عَالَمٌ فِيهِ جَمِيعُ صَفَاتِ الْكَمَالِ. فِي ذَلِكَ الْيَوْمِ الْعَصِيبِ الَّذِي تَشَبَّهُ لِهُولِهِ الْوَلَدَانِ تَجْلِسُ أَنْتَ كَمَا لَوْ كُنْتَ فِي يَوْمٍ مَطِيرٍ تَنْتَظِرُ مِنَ النَّافِذَةِ وَتَتَابِعُ الْأَحَدَاتِ بَعِيدًا عَنْ كُلِّ رُغْبَةٍ أَوْ خَوْفٍ. وَهِينَ تُفَكِّرُ فِي كُلِّ هَذِهِ الْأَشْيَاءِ سُوفَ تُدْرِكُ مَقْدَارَ الْخَطِإِ الَّذِي ارْتَكَبْتَهُ بِتَضَيِّعِ الْوَقْتِ.

وَلَا تَنْسَ أبداً أَنَّهُ يُمْكِنُكَ اخْتِرَاعُ عَذْرٍ لِكُلِّ شَيْءٍ وَالْخُلَاقَةِ، بِلْ يُمْكِنُكَ أَنْ تَقْنَعَ بَهُ حَتَّى الْآخَرِينَ. وَلَكِنْ فِي الْحَيَاةِ الْآخِرَةِ، وَالَّتِي سَتَبْدأُ بَعْدَ الْمَوْتِ فُورًا، فَإِنَّكَ لَنْ تَتَمَكَّنَ مِنْ اخْتِلَاقِ أَيَّةٍ أَعْذَارٍ لِعُيُوبِكَ وَذُنُوبِكَ وَأَنْتَ بَيْنَ يَدِيِ اللَّهِ سُبْحَانَهُ الَّذِي يَرَى وَيَعْلَمُ كُلَّ شَيْءٍ.

وَلِهَذَا السَّبَبِ؛ يَجِبُ عَلَيْكَ أَنْ تُفَكِّرَ فِي هَذِهِ الْحَقَائِقِ دُونَ أَنْ تُضَيِّعَ وَقْتًا، وَتَبْدَأَ فِي السَّعْيِ لِتَكُونَ شَخْصًا يَحْبُّهُ اللَّهُ.

فَلَمَنِ اسْتِبْحَمَكَ لَا حِلْمَ لَهَا إِلَّا كَا  
حِلْمَهَا إِلَيْكَ أَنْتَ الْكَبِيرُ الْكَبِيرُ

سورة البقرة : 32